





人心与生俱来便是邪恶的,正如经上所说:"谁能使洁净之物出于污秽之中呢? 无论谁也不能。"(伯14:4)世上犯罪之人绝不能为犯罪的心灵找到救赎之法。 除了耶稣基督之外,上帝没有赐下别的名使我们可以靠着得救。这就告诉我们,得 救的根源在于基督,而且人要想拥有真正的好行为,其人心的源头必须先行洗净, 然后才能流出清洁的水来。

人若想靠自己的努力遵守律法,乃是在尝试一件不可能的事。一个人若是规规矩矩地遵守各种宗教条例,并有敬虔的外貌,这是不可靠的。基督徒的人生不是旧生活的修理,或改良,乃是本性的变化。自我和罪必须置诸死地。随之而来的乃是全新的生活。这种变化,惟有借着圣灵的运行,才能成功。

有了圣灵,世界的救赎主所作成的大工才有实效。由于圣灵,人的心才变为纯洁。借着圣灵,信徒才能与上帝的性情有份。基督赐下圣灵作为神圣的能力。来制胜人类一切的遗传,和环境所造成的一切恶习,并把他自己的品格印证在他的教会上。

风吹各处,无人能见,但他的效力是可以看见,可以觉察到的;上帝的圣灵在 人心里作工,也是如此。那肉眼所看不见的使人更新的能力,在人的灵性中创造一 个新生命;按着上帝的形象,造就一个新人。

轻率和任性的人,变为真诚恳切的;惯于犯罪的,悔改其罪行;不信的人变为有信心的;赌徒,醉汉,和放荡不拘的变为坚稳的,禁酒的,清心的;存心叛逆和顽固不化的,变为像基督一样温良柔顺的。当看见人品格上有这样的改变,我们便确知上帝使人悔改的能力,已经为我们成就了一个全新的人生。

凡以孩子般真诚的信心仰望基督的人,借着圣灵的导引必得与上帝的性情有分。 愿上帝通过本月期刊的主题"什么才是真基督徒的人生"给大家的信仰带来实际的





# Contents 目录

### 信仰人生

04 与主同行

06 舌头与得救

09 品格的索引

### 本期主题: 什么才是真基督徒的人生

12 绪论:我的基督徒人生

15 part 1: 上帝最小的要求

20 part 2: 圣灵的功用

23 part 3: 救恩的科学

### 牧者之声

26 在毗努伊勒遇见上帝







# 5主同行

这是耶稣的生活,也必能成为与主同行之人的生活。我们生活在这个世界上,每天都会有很多繁琐的事情分散我们的注意力,这时我们若没有保持警醒的心,就必会松懈与主的联络。所以,只要我们在世上一天,我们就应该紧握基督的手不放开。

神迹并不是在那只坐下祈祷的人身上发生,而是顺从上帝的话时,在所行的事中发生的。 以诺度过与上帝同行三百年的生活,他是预表生活在末世活着迎见基督第二次降临的 人。通过《圣经》学习以诺怎样与上帝同行三百年并能够活着升天,可以给我们的生活带 来很多教训。

在我们每个人的生命中,只要我们认真回想,细细体会,就可以发现上帝一直在默默 地引导和眷顾我们。作为决心跟从主的我们,以诺的信仰是给我们确信和勇气的好榜样。 当然,这并不是让我们去模仿以诺。我们与以诺虽然处在不同的时代,也是全然不同的人, 但是当我们愿意将自己的生涯完全献给主的时候,当我们拥有同样的心意和使命的时候, 与以诺同行的上帝,同样也是我们的上帝。这也就意味着我们可以像以诺一样与上帝同行, 过圣洁的生活。 以诺与上帝同行三百年,他是亲眼看见身旁的上帝了吗?不是的,他是凭信心看见的。他确知主在旁边,他坚守了真理的原则。我们也要这样与上帝同行。

以诺拥有的我们也能拥有,耶稣成为我们永远不变的亲友。以诺在每时每刻与上帝同行,当他面对诱惑时,他告诉上帝;当他受到魔鬼攻击时,他奔向上帝;当面对别人的不信和讥笑时,他转身藏在主里面。他虽然没有我们手中的"经上记着说"的《圣经》,但他有丰富的属灵上的认识,他也确信他的先祖亚当所传下来的上帝的救赎计划。他是第一个未尝死味升天的人。

以诺在起初几十年中就已敬爱上帝,并遵守他的诫命。及至他第一个儿子出生以后,他的属灵经验达到了更高的境地;他与上帝的关系也更加亲密了。他充分地明白自己作上帝儿子的本分和责任。他看到儿子对父亲的爱,以及儿子对他单纯的信靠;同时感觉自己心中对这头生的儿子极其疼爱,就得了一个宝贵的教训,明白了上帝赐下他的儿子给世人的大爱,以及上帝的儿女对天父所应有的信赖。上帝借着基督所显明的广大无边,不可测度的爱,已成了他昼夜深思默想的主题;于是他就用心灵中一切的热情,将这大爱向他四围的人表现出来。

我们作为基督徒,在世人面前也许会显得格格不入,也许会觉得被孤立,但这些都不是问题,曾经以诺也经历过。他之所以可以坦然面对,是因为他与上帝同行,他随时祈求上帝,他随时以上帝为他的避难所,以上帝为他最知心的朋友。他有什么困惑,什么难处,什么委屈全都可以向上帝倾诉。在这个世界上生活,你会感觉到很艰难吗?请与上帝同行吧!

以诺一方面因为不敬虔之人的罪恶增多而悲伤,同时又怕他们的不信会影响自己对上帝的尊敬,所以他避免经常与他们接触,而多用时间单独在一处默想祈祷。他这样地在上帝面前等候,以求更清楚地明白上帝的旨意,以便实行出来。祷告对于他就是灵性的呼吸,他简直是住在天上的气氛之中。

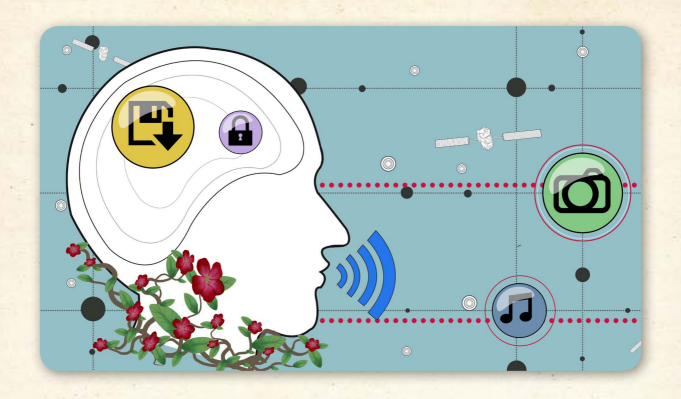
以诺与上帝同行,并不是在梦境或异象中,乃是在他日常生活的各种职责上。他没有作一个隐士,使自己与世界完全隔离;因为他在世上还有必须为上帝作的工。他在家庭中以及在与世人的交往上,无论作丈夫,作父亲,作朋友,作平民,他总是一个坚定不移的上帝的仆人。他每日都自问:"这是不是主的道路?"正因如此,他才不断成长,不断与主同行,这就是以诺圣化的经验。

通过以诺的生活,我们可以看到人可以顺从上帝的律法,即使是在最败坏的环境中,他们也可以靠着上帝的恩典,抵抗诱惑,过着纯洁无罪的人生。

以诺不单单只是过着与上帝同行的生活,他还是一个传义道的人,他将上帝启示给他的转告 众人。以诺毫无畏惧地斥责罪恶。他一方面向当时的人宣讲上帝在基督里的爱,并恳切的劝他们 离弃罪行;一方面也斥责流行的罪恶,并警告他那一代的人说,必有刑罚要降与凡违犯律法的人。 那借着以诺说话的乃是基督的灵;那灵的显示不仅是在慈爱,怜悯,和恳切的言辞上;因为圣人 所说的不仅是一些悦耳动听的话,上帝常把锐利深刻,犹如两刃利剑的真理放在他使者的心中,叫他们发表出来。

上帝借着他仆人所彰显的能力,乃是一切听的人所感觉得到的。有一些人注意所传给他们的警告而放弃了他们的罪;但大多数人都讥诮这严肃的信息,并在他们邪恶的道路上变本加厉,胆大妄为。上帝的众仆人必要在末日向世人宣传这同样的信息,世人也必以不信和讥讽对待他们。洪水以前的人怎样拒绝那与上帝同行之人所传给他们警告的话,照样,末世代的人也必轻视上帝使者的警告。

但不论人们听或不听,我们还是要传扬上帝所托付与我们的真理。这就是与上帝同行的以诺的生涯。愿我们每天如同以诺一样自问:"这是不是主的道路?"这样,我们就不至于偏行己路了。



# 舌头与浔救

我们一起来看耶稣曾经有关于舌头的教训。"因为要凭你的话定你为义;也要凭你的话定你有罪。"【太 12:37】从中可知,舌头说出的话是多么的重要,因为我们要因每天所说的话被定为义或有罪。

同一章的34节说明了耶稣说这句话的原因。他深知道人"因为心里所充满的,口里就说出来。"

当圣灵微小的声音对我们良心说话时,那些不平的话,愚拙的话,以及夸张的话就会停止。你见过自称为重生并爱耶稣,却用随意的态度并不敬虔的语气说话的基督徒吗?要把使徒雅各的话读给他们听。"若有人自以为虔诚,却不勒住他的舌头,反欺哄自己的心,这人的虔诚是虚的。"【雅1:26】

我们的舌头是很难控制的。现今很多人的舌头正在为了在世上散布罪和恶而不知疲倦的活动着。狡猾的舌头,在人背后嘀咕的舌头,闲聊的舌头,干涉别人隐私的舌头,巧妙下套的舌头,好像撒下鱼饵般使人产生恶意猜测和错误结论诱导性的舌头,诽谤的舌头,积极想要公开他人秘密的舌头,喜欢反复讲述别人失误的舌头,为了掩饰对他人的嫉妒之情而高谈阔论的舌头,这些舌头至今在破坏着家庭,教会和世界。

把真理改为虚假的舌头,以恶掩盖善的舌头, 把纯洁变为污秽的假舌头现在依然忙碌地运动着。 撒但喜欢这些舌头。尤其是那些声称自己为基督徒 的人若是拥有这些舌头,撒但则会欢喜雀跃。

有种舌头是,虽然对自己的罪和不足保持沉默,但在批评他人缺点并趁机定罪他人的事情上却非常积极。猜忌和嫉妒使舌头为了找他人的缺点而活动。嫉妒的舌头自己成了裁判,背地里公开他人的弱点。猜忌的舌头等待适当的时机悄悄地说些诽谤人的话,并以此为有趣的新闻线索。

有些人的舌头喜欢想象或是恶意猜测。这种 舌头喜欢在朋友和邻里之间收集一些无心的话并 加工制造,使这些恶意的传闻像瘟疫一样蔓延。没 有准确明白对方真正的意图和感情,恶毒的舌头就 像直接进入过别人的内心一样,自信满满地开始说 话。非常不起眼甚至记不住的话被撒但的放大镜扩 大并分析,最终他所利用,变成了将一个人推向黑 暗的手段。这种情况太多了!这就是恶舌头说的 话。有着恶意猜测舌头的人必须认清自己已经离开 了上帝的事实。他们必须为自己不受约束的舌头所 造成的可怕结果而负责。人的舌头定罪他人的时 候,人的心就背离了上帝的灵。

舌头啊!说亲切的话吧!谁给了你诽谤并定罪弟兄姊妹的权利呢?假装友情从某些人那里得到别人的秘密,再利用这些秘密加害他人,这是基督徒的舌头能做的事情吗?收集一些随处散播的消息并且把疑惑的阴影笼罩在人的评价和人格上,这样做的时候还面带虚伪的微笑,这是舌头做的事情吗?撒但从一开始就是"昼夜控告我们弟兄的",(启12:10)然而,基督徒的舌头怎能成为撒但的助力呢?

上帝监察一切,他现在也注意着你们的舌头。 你们的舌头要为正义和良善而动。你们要堵住嘴, 否则,这小小的舌头会在你们的永生中设下圈套。 上帝长久忍耐并同情你们的罪和错误,你们的舌头 也要忍耐并同情他人的不足。基督徒的舌头不会暴 露他人的弱点和过失。你们周边传开的谣言和诡计 要遏止在你们的舌头中。你们不要用你们的舌头残 酷地批评他人的缺点,而是要分析并批评自己的不 足。你们的舌头要转离卑鄙的话语,说一些有魅力的,充满爱的温柔之言,使之成为提拔你们的氛围和思想天国的方法。

基督徒说话必须与所信的福音相称。"只要你们行事为人与基督的福音相称。"【腓1:27】这句话必须成为我们口中所出之话的理由和目的。若你们舌头想要说的话和福音的精神不一致,你们就要借着咀嚼舌头拦阻罪恶流露出来。在讲台上为了获得教友的笑容而开玩笑的牧师,在教会展开庸俗谈论的长老,夸大并包装教友缺点的执事,还有一些基督徒的舌头把别人因无知和不注意犯下的错误夸大说成是故意有计划的罪。一定要小心这些人。

《圣经》是这样描述代表末时代义人的十四万四千人的。"这些人……羔羊无论往那里去,他们都跟随他。在他们口中察不出谎言来。"【启14:4-5】你们不想成为这样的人吗?你们不想一整天"羔羊无论往那里去,都跟随他"吗?那么,你们的舌头就要重生。你们的舌头是显出你们内心的镜子,而舌头重生的前提是心灵必须重生。清洁的水来自清洁的源头,同样,洁净的心灵才能说出洁净的话语。重生的舌头有选择性地说话。因着你所说的话语,福音的能力就会在你的家人、教会和世界上彰显出来。

当正直不要求任何牺牲时,舌头就能正直地说话。但是正直的言语带来牺牲和损害时,舌头就不会想讲正直的言语。喜欢狡诈的舌头不会说出正直的原则。但是天使正在为具有真实舌头,正直舌头,坦诚舌头的人预备冠冕。你们的舌头无论说什么,在此之前首先要思考这话会给上帝的荣耀带来阴影吗?

压力和疲倦突然袭来时,丈夫和妻子可能想以厌烦的态度对子女说话。在这种诱惑来到时需要上帝的帮助。周边人热衷谈论着诽谤和低俗的话语时,我们需要上帝帮助我们决心说积极美好的话。我们必须深刻认识到,如果我们为了获得"那个人真是随和谦恭的好人"的评价,让我们的舌头参与到毫无用处也没有任何意义的对话中时,我们和救主之间活的联络就会中断。

基督说我们的言语若不认基督,基督在天上也不认我们。运用舌头说些罪恶话语时,把舌头放入幼稚的对话中时,在同谋恶事上使用舌头时,我们就是否认了基督。而且他人恶言诽谤你们的时候,你们为达到最佳结果而说一些无视的话时,你们的舌头若粗暴反击别人的话,这也是否认基督。

不要因你们舌头吐出的话而感到受挫。因为通过你们舌头说的话你们就能领悟迫切需要上帝的恩典和帮助。

### 寻找这样的人

基督徒的人生比起很多人所想的蕴含了更深刻的含义。基督徒品格的形成必须超越温顺,忍耐,亲切,温柔。当然这些要素是必要的,也是良善的,但其中必须包含勇气和不屈的努力。因为基督给自己百姓所定的路是窄路,是克己之路。进入这条道路,在前进的过程中要贯穿艰难和失望,期间要求的品格是超越温柔和温顺的。

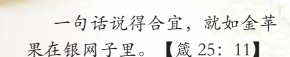
需要有力量的人。需要那些不期待自己所走的路变顺坦也不希望一切障碍物都被除掉的人。 需要走向那些因忧伤和失望而毫无气力坐下之人的身边,抓着他们的手露出灿烂的笑容鼓励他们 的人。需要因心中基督之爱的燃烧而强大到可以做上帝之工的人。

有很多人成为圣人之前都因错误的教育和先天的倾向而软弱无力且容易士气受挫。他们缺乏 促进工作的推动力。想要成功的人必须有勇气而且是积极有盼望的。撒旦通过他的代理人发起试 探时,不仅必须做出能镇定对方气氛的温柔回答,还要具有果敢抵抗罪恶的勇气,这样才能在属 灵生活中取得成功。必须具有凡事忍耐的爱以及能积极感化他人的品格的力量。

人能支配环境,不能允许环境支配人。真正的基督徒遇到反对和艰难环境感到彷徨时就会显出真正的价值。真正的基督徒会在斗争和难关中学到发挥依靠上帝之信心的方法。真正基督徒的品格是坚定不移的,不会因艰难的环境而改变或是屈服。必须对自己推进的真理有着分明的确信,不轻易得意,不轻易被收买,不轻易畏惧。因为无比确信真理,所以在所有方面都必须散发出正直和真实。上帝寻找着因圣经真理以及因对上帝的工作负责而遭受苦难和嘲笑并彻夜未眠的人。

基督不会勉强做不愿意的服务。他不会以时间计算自己的工作。同样,那些不以金钱计算为他人所做之服务的人;不会因把自己的人生投资在上帝事业中而觉得受损的人;献上最高的牺牲和献身后想要处于最低最不显眼之处的人;奉献最多但是从不记念自己到底献了多少的人;在低标准的生活中不为自己辩解或自满,而常常为了上帝话语要求的圣洁标准稳健前进的人;在失望和灰心中闭口不言,不会把阴影笼罩在他人身上的人;最少信赖自己能做什么,却更多信赖上帝能为自己成就事情的人;陷入罪和诱惑中时,向着天空对救主伸出信心之手的人。上帝正在寻找着这些人。





# 品格的索引

"淫词、妄语和戏笑的话都不相宜,总要说感谢的话。"【弗 5:4】

### 什么是品格

思想在行为上表现出来的作风叫做品格,《圣经》称之为"果子"。(参太 7: 16-21; 加 5: 19-23)

"品格并非偶然而成,也不<mark>是由发</mark>一次脾气,行一步错路而定。一再重复的行为会造成习惯,并塑造成或善或恶的品格。"

行为的重复, 便养成习惯, 品格也因此而定型。

### 言语与品格

### 1. 言为心声

【太 12: 35、36】"善人从他心里所存的善就发出善来;恶人从他心里所存的恶就发出恶来。我又告诉你们:凡人所说的闲话,当审判的日子,必要句句供出来。"

这句话在路加福音是这样记述的: "善人从他心里所存的善,就发出善来; 恶人从他心里所存的恶,就发出恶来。因为心里所充满的,口里就说出来。"【路 6: 45】

"言语不仅表现品格,而且有左右品格的力量,不单如此,人也会受自己口中所出之言语的影响。人往往因一时的情感冲动,受了撒但的怂恿,就说出自己并不相信的嫉妒恶意,或猜疑的话来。他们一经发表了意见或决定,往往为高傲的心所阻,又不肯收回;并且还想证明自己有理,终至于确信自己是不错的了。"

言语不仅会左右自己的品格,也会影响他 人的品格。

### 2. 生死在舌头的权下

【箴 18: 21】"生死在舌头的权下,喜爱它的,必吃它所结的果子。"

【雅3:5、6】"这样,舌头在百体里也是最小的,却能说大话。看哪,最小的火能点着最大的树林。舌头就是火,在我们百体中,舌头是个罪恶的世界,能污秽全身,也能把生命的轮子点起来,并且是从地狱里点着的。"

### 3. 恶言致大罪

【诗 34: 13】"就要禁止舌头,不出恶言,嘴唇不说诡诈的话。"

一句话也不可轻率地出口。一切的恶言,轻浮的话语,急躁的怨言,或是不纯正的暗示,都不可从一个跟从基督的人口中吐露出来。使徒保罗受圣灵感动写道: "污秽的言语,一句不可出口。"【弗4: 29】污秽的言语不仅是指那下流卑鄙的话; 也指那与神圣原则及清洁没有玷污的虔诚相悖的言词。它包含了邪念的暗示,与隐蔽的恶意的讽刺。若不立即加以抵御,这些言语就必招致大罪。

### 4. 背后说人的是仇敌

【罗1:30】"又是谗毁的、背后说人的、怨恨上帝的、侮慢人的、狂傲的、自夸的、捏造恶事的、违背父母的。"

背后说人之人的目的是什么?背后说人之

人屡次挑错,结果就是离间密友。"遮掩人过的,寻求人爱;屡次挑错的,离间密友。"【箴17:9】贬低别人身份,抬高自己身价。应当叫他们明白,基督的福音不容有阶级的精神,也不容被别人做恶意的批判,评断审判乃为上帝的职权。

### 5. 耶和华所憎恶的

【箴 6: 16-19】"耶和华所恨恶的有六样, 连他心所憎恶的共有七样,就是高傲的眼,撒 谎的舌,流无辜人血的手,图谋恶计的心,飞 跑行恶的脚,吐谎言的假见证,并弟兄中布散 纷争的人。"

【箴 12: 18、19】"说话浮躁的,如刀刺人,智慧人的舌头,却为医人的良药。口吐真言,永远坚立;舌说谎话,只存片时。"

在教友中,有许多人的舌头不受管束,有 些是虚谎的舌头,专爱挑拨是非,有些是诡诈 的轻声细语,有些是无谓的话,爱管闲事的话 及圆滑窥探的话。

许多人一面忽视了自己的灵性,另一面却 找机会批评别人,定别人的罪。人人在品格上 都是有缺陷的,但出于猜忌的心想要找出一点 与人有害的事并非困难。他们收集别人无心所 说的话,并不体谅这些话也许是说的太急太快, 不能反照说话之人的真实心意,往往是微不足 道的小事,但却被人用撒但的放大镜来透视, 加以揣想而辗转重述,终至于把小丘变成了大 山。

### 言语的运用

我们既然自认是基督徒,就负有神圣的责任,要用我们的言语,来阐明我们所信奉的真理。舌头只是人身上的一个小小的器官;但是,如果心地纯洁,舌头可以做大量的善事。如果心里存的是善,如果所存的是像基督那样的温

柔、同情和礼貌,就会在言语行为上表现出来。

得自上帝的恩赐中,没有一样较比言语更能成为最大的福惠。我们可以用言语劝勉并说服人,我们可以用言语述说自己的宝贵经验,我们也可以用言语讲述上帝的怜悯与仁慈,以及救主深厚无比的大爱,我们也可以用言语献上感恩和赞美。那么,我们怎样运用上帝所赐的这一恩赐呢?

### 1. 扶助疲乏人

【赛 50: 4】"主耶和华赐我受教者的舌头, 使我知道怎样用言语扶助疲乏的人。"

【西 4: 6】"你们的言语要常常带着和气, 好像用盐调和,就可知道该怎样回答各人。"

言谈的才干,乃为用以使众人获益而赐予的。 和蔼而愉快的言语必能使抑郁的心得着慰藉;刻 薄的言语足能刺伤心灵。每一个人在此生都会遇 见许多必须与之搏斗的困难。每一个人都会遭逢 许多不平和失意之事。我们岂不应当将春晖般的 温煦带给与我们交接之人,而不将幽暗引入他们 的生命中去吗?我们岂不应当讲说扶助并加惠于 人的话语吗?这样的话语不论对已对人,的确都 是一种福惠。

我们应当立志尽可能使自己的人生中充满了 喜乐,并尽可能向四围的人多作仁慈的服务。亲 切的话语,永远不会归于徒然。耶稣将这样的话 语一一记录下来,仿佛是向他自己说的一般。当 撒播亲切、仁慈、与温和的种子,因为它们必开 花结实。

### 2. 用温柔的言语劝勉责备人

在我们设法纠正和改良别人的时候,必须谨慎自己的言语,因为言语将成为活的香气叫人活,或成为死的气味叫人死。许多人在出言劝告或责备的时候,竟滥用尖刻严厉的话,不适合于医治伤痛心灵的言语。这些不相宜的词句刺人心灵,

往往使犯错误的人恼羞成怒,起来反抗。凡要宣 扬真理原则的人必须接受上天仁爱的膏油。在任 何情况之下,责备人的话必须出于爱心,惟有如 此,我们的言语才能改正而不至于激怒人,基督 必借着他的圣灵赐给力量和权柄,这乃是他的工 作。

### 3. 言多必失

【太 5: 37】"你们的话,是,就说是;不是,就说不是:若再多说,就是出于那恶者。"

有时候不说话并不等于不诚实,因为《圣经》 告诉我们要"言语有时"(传3:7)。当一个人 的言语一贯地被他的行为证明是真实的时候,他 就毫无愿望要用一个誓言或过多的强调来加强他 的声明了。

但愿我们时刻谨慎,免得所说出的话不但不 是一种福惠,反而成为一项咒诅。我们倘若撒播 麦子,就必收割麦子;倘若撒播稗子,就必收割 稗子;而且将来所收割到的,不论是麦子或稗子, 都是必然而且丰盛的。

要一直工作,要谨慎,要知道何时当说话,何时应静默,并要为别人时刻警醒,好像那将来 交账的人,但愿我们每一个人,都能在言语上荣 耀上帝。

结论:作为每一个蒙召跟从基督的门徒,我们都有使命将基督那测不透的丰富传给别人,因此,我们必须在言语方面力求完全。我们并不仅限于禁止舌头不出恶言,而且还要让我们的言语散发出芬芳之气造福于每位与我们相交的人。这乃是我们运用语言所能成就的至高无上的工作。

"你们学了基督,却不是这样。如果你们听过他的道,领了他的教,学了他的真理,就要脱去你们从前行为上的旧人,这旧人是因私欲的迷惑渐渐变坏的。又要将你们的心志改换一新,并且穿上新人;这新人是照着上帝的形像造的,有真理的仁义和圣洁。"【弗4:20-24】



# 我的基督徒人生

得胜,在基督里面获得的胜利,这可以说是基督徒人生的目的。得胜所有的罪,所有的软弱, 以及所有的失败,这种信仰一定能实际成就在我们的人生中。

然而,现今很多基督徒因无法过一种真正得胜的生活而饱受折磨。根据一项问卷调查表明, 大多数基督徒并没有明确地确信自己与基督的关系。这印证了《圣经》所讲末时代基督徒无法过 真正得胜生活的事实。

我也曾长久徘徊在失败和挫折的痛苦中。我的失败和挫折不是暂时的,而是长久持续而反复的。在与罪恶争斗的过程中,我失败的经历简单来说是这样的:我十八岁时带着成为真基督徒的盼望而受洗,可是不久之后我发现,受洗前的软弱依然在我受洗后持续着。虽然我不断努力,但是我的道德依然软弱,人生中充满了疑惑和不信。此外,我仍然无法脱离遗传所带来的罪恶倾向和生活中培养的恶习。我明白我的罪并不是一般世人所定义的罪,而是在上帝和我自己眼中所认为的不义。

在圣经学校上学期间,我的信仰生活就像跷跷板一样上上下下。在一学期开始的时候,祷告周的那段日子会过稍微圣洁的生活,之后又再次回到充满了疑惑和失败的旧生活中。第二次世界大战开始时,我作为义务兵参加了空军,在英国服两年兵役后复学进入大学。我为了成为牧师选择了神学。在学校期间我积极参与一切活动。在学校附近的教会讲道,开办公众布道会,也做文字布道的工作,通过这些方式向人们传讲真理。

### 属灵缺乏

我虽然过着非常活泼的信仰生活,但总觉得属灵生活中缺少点什么。表面上看来,我是非常有名的牧师志愿生,但谁也不知道我的内心中却烧热着嫉妒,自尊以及基督徒的野心。这些东西在我读神学毕业的时候,依然没有消失。

神学毕业后我在一个很大的教会担任实习 牧师的职位。我把《圣经》中重要的真理教导给 上帝托付给我的羊群。虽然教友喜欢我有逻辑的 讲道,称赞我丰富的圣经知识,但实际上我却无 法引导他们的心来到基督面前。因为我自己都没 有真正认识救主耶稣,又如何能向别人介绍呢?

在那期间,我和一个女子结婚了。婚姻生活 暴露了我们双方真实的品格和信仰。尤其是有了 孩子之后,在教育孩子的过程中会体现更多的不 足。和妻子讨论解决子女问题的方法时,我们好 几次都以争论结束。虽然我跪在上帝面前恳求饶 恕和得胜,但没过几天后又恢复了和妻子争论的 习惯。作为牧师,作为基督徒,我无法脱离没有 真正幸福和得胜的悲惨生活。

### 转变

在结束了长达十年的印度宣教回国时,我和妻子在信仰上迎来了巨大的转变。妻子在拜访父母和弟兄姊妹时,她发现妹妹深刻地理解了真理,并在属灵的信仰中过着得胜的生活,于是受到了很大的冲击。自己已经过了二十多年的牧养生活,也在国外过了孤独的宣教生活,仍然没有发现真信仰的秘诀,而妹妹作为一个平凡的信徒却发现了。

妻子一回到家中,就为寻找基督里的新生命而开始研究上帝的话语,而且她把领悟到的话语与我分享。在一段时间里,对于妻子教导作为牧师的我很是反感。但是自从明白了我的反应源于想要高抬自尊和自我的精神后,就开始听妻子所讲的内容。此后,我便逐渐领悟到了因罪堕落的人类如何在基督里过得胜生活的真实方法。

今天也有很多人心中存有疑问: "我要如何行才能得救呢?"所以,所有的基督徒对这个问题都必须有明确的认识。真正的信仰并不是通过自己努力成就的。但也不是说坐在那里什么也不做自然成就。只有上帝和悔改的罪人一起协力,人才能得救。

所谓协力,指的是上帝和人彼此同意并为此 共同努力,救赎计划就是通过彼此间达成一致而 成就的。上帝不会勉强人得救。只有罪人对进入 自己内心的上帝的声音做出反应并且悔改,决心 转离罪恶的时候,上帝的救恩才会作为礼物赐给 罪人。《圣经》中蕴含着让凡愿意听基督话语并 顺从的人得救的原则。"圣经都是上帝所默示的, 于教训、督责、使人归正、教导人学义都是有益的, 叫属上帝的人得以完全,预备行各样的善事。" 【提后 3: 16-17】当基督徒信实地跟随《圣经》 中蕴含的原则时,就能从罪中得释放,最终获得 永远的生命。

### 得救与协力

罪人自愿接受《圣经》讲述的属灵原则并在 上帝救赎的工作中与之协力时,才能成就救恩。 然而,这种协力之工并非偶然成就的,也不是只 赐给天生好运的人。我们若是拒绝,忽视或藐视, 在上帝引导我们得救的旨意中抵抗,那么,为了 得救而和上帝的协力就绝不会成功。人绝不可能 夹杂在那些信实地走向天国的真信徒中间悄悄地 进入圣城。属灵上瞎眼的人在成就救赎之工的事 情上完全没有任何作用。

与之相反的是,真基督徒借着得胜自我,得 胜世界和魔鬼而获得永生。所有人都参与了和撒 但的属灵之战中,没有人能在没有坚定的决断和 争战的情况下获胜。在这场战争中,每一个人都 各自肩负与恶势力争战的责任。我们所有人面前 都有必须要夺得的伟大胜利以及那因得胜而不能 失去的天国。我承认,这篇文章可能会让某些人 产生误解。因为我和其他人一样,只能在自己的 经验中理解福音。所以我尽可能地离开我个人的 经验,讲一些能适应所有人听的得救之道。

### 罪和癌症

有一天,一位饱受白血病之苦的患者在医院 里散步,被单纯的好奇心驱使,进入了只有工作 人员能进入的房间。房间里面的告示栏上记录了 以下文字: "这个病区的患者都是不治之症的癌 症患者。所以一定要坦率地把真实病情告诉所有 患者。"这位患者读了这些文字后被可怕的恐惧 感袭击,最终因癌症死亡。

我们都因"罪"这个致命的癌症而深受痛苦。所有人都是罪人,且"犯罪的必死",这乃是圣经真理。无论我们用多么温柔好听的话安慰自己,结果都只是因罪而死。无论医生多么温柔而同情地告知那些身体中有癌症肿瘤的患者他们的病情,患者都会因听到这个消息而恐惧不已。但是属灵的癌患者能在耶稣基督里发现惊人的治疗剂。只要我们完全把自己交托与那位伟大的医治者救主耶稣,我们就可得到完全的医治。《圣经》记录了我们得医治的方法。癌患者为了得到治愈,首先要老实承认自己要因"罪"这个疾病而死去的事实,而且必须伸出手接受伟大的医师才能给予的帮助。最重要的是,我们必须准确地理解自己状态的危险性。

### 想要说的话语

得胜的过程中随时有争战。得胜与争战是分不开的。所以我想在这篇文章中说明的是最终引向胜利的争战。基督徒的争战绝不是容易的,而且也不能被轻视。所以耶稣说:"或是一个王出去和别的王打仗,岂不先坐下酌量,能用一万兵去敌那领二万兵来攻打他的吗?"【路 14:31】

首先,要考察我们所拥有的能力与责任。当然,我们可能会对自己所拥有的能力会大失所望。第二,一起谈谈开始得胜生活必须要有的一个先决条件。第三,要看看与我们一起争战的同盟军。如果真的认识帮助我们的同盟军,那我们在战争中就必能反败为胜,战无不胜。第四,我们一起

看一看得胜的方法。虽然这些条件与我们的自我 可能会发生冲突,但我们却可从中发现走向荣耀 胜利的可能性。

### 从悔改到献身

### 悔改

基督说: "我若从地上被举起来,就要吸引万人来归我。"【约 12: 32】当我们仰望挂在髑髅地十字架上的上帝的儿子时,就会认识他的爱。天上的荣光显出了我们的罪。这种认识会让我们的良心悔悟。此时罪人仍可以拒绝上帝的声音,可以拒绝听对良心说话的圣灵之声,但是如果不抵抗的话,他们就要被引到基督那里。

这种圣灵的呼吁有时会发生在人们无法准确 认识的状态中。有时罪人因自己罪恶的生活感到 羞耻,想要抛弃坏习惯,这使他们自己不知不觉 中被引向基督。在良心中说话的圣灵的能力会唤 起罪人想要行义的真实愿望,同时也要改变罪人 的生活。圣灵唤醒罪人的良心使之觉悟,以此引 导人走向悔改的道路。

### 献身

上帝应许说: "你们寻求我,若专心寻求我,就必寻见。"【耶 29: 13】上帝愿意医治我们并使我们得自由。但他首先必须改变我们,让我们获得新的盼望和习惯。只有我们完全把自己献给他的时候,他才能如此做。

撒但欺骗说,上帝要求人类毫无理由地服从自己。但这不是事实。我们要尽心尽意侍奉上帝。 上帝对人类说:"你们来,我们彼此辩论。"(赛 1:18)上帝绝不会强求我们顺从。

上帝赐予我们权利照自己所愿的做出选择。 所以我们可以选择从罪中得释放的道路,并且享 受他赐予我们的惊人自由。但这种选择来自对上 帝的爱。我们对他的爱,生发一切出于爱的行为。 我们若是感受到上帝的爱,就不会问最少能献出 的是什么,而是思考我们最多能献上的是什么。



Do you know the cross of the Lord?

The cross that is a pride in my heart,

Where tears and pain bloomed beautifully into love.

That is the cross.

Part.1

# 上帝最小的要求

爱是代表上帝的特性。爱要流露出来。所以,上帝借着爱向所有被造物表达了自己火 热的心。

然而,爱需要回应。上帝渴望自己的爱拨动所有被造物的心弦后再次回到他那里。令 人悲伤的是,在六千年的地球历史中,上帝并没有得到人类应有的回应。

在如此漫长的岁月中,上帝竭力引领全人类进入自己爱的藩篱中。但只有少数人对上帝表达他们的爱情并做出正确的回应。从某种意义上来说,上帝的爱并没有成功地引起很多人的关注。有些人刚开始有所关注,但是没有决心跳入上帝爱的藩篱中。因为他们拒绝上帝提出的要求事项。

上帝立下了所有人类都能接受的条件。但很明确的一点是,上帝要求的条件必须被接受。不接受上帝的要求意味着不同意抛弃罪和反叛的精神。基督为了除掉宇宙中的罪,倾其所能地付出了一切牺牲。天庭目睹了罪给人类带来的痛苦和忧伤,所以不愿意全宇宙再次被罪污染。

今天上帝也对你和我说: "我最希望的就是你们进入天国。所以我让我的儿子为你们付出了本应该是你们付出的罪的代价。为了天国的安稳和平,我立下了再也不能降低的条件。这个要求条件一定要得到满足。一定要满足我的要求啊! 我渴望你们与我一同永远地生活。"上帝必须要求的最低条件体现于耶稣对尼哥底母所说的话语中。"我实实在在的告诉你,人若不重生,就不能见上帝的国。"【约 3: 3】



### 明显的条件

虽然是以爱的态度讲的话语,但也蕴含了有关得救的明显的条件。对这话语的解释是唯一的。 唯独一个条件,即"重生(new birth)"才是获得永生去天国的条件。

耶稣基督说明的上帝的要求条件虽然是明显的,但"重生"又意味着什么呢?这到底是一种 怎样的经验,以至于没有这经验就无法见到天国?

《圣经》很清楚地说明了重生的经验,是人生中突然发生的一种转变。"若有人在基督里,他就是新造的人,旧事已过,都变成新的了。"【林后 5:17】"我也要赐给你们一个新心,将新灵放在你们里面,又从你们的肉体中除掉石心,赐给你们肉心。"【结 36:26】

《圣经》把经历"重生"经验的人表达为"新造的人"。成为新造的人正如使徒保罗所说的那样"在新生命中走新的人生道路"(罗 6: 5 NEB 版译)。这意味着根本的变化。这不是把新枝子接在旧枝子上,而是指我们完全成为新的枝子。



### 不是改良, 而是重生

所谓重生,并不是像戒烟戒酒这种人生的矫正。重生也不是为了调整愤怒,食欲和享乐的习惯而稍做努力。重生不是稍做改变,比如不戴宝石项链和手链,一周去一次教会。重生不是人生的改良和修补。所谓重生,指的是对照从《圣经》领悟的真理,让自己的时间和一切都分别为圣。重生指的是人生整个的方向,目的和动机的改变。重生并不是自己喜好的优先顺序发生改变。比如曾经最爱钱,接下来是运动,流行的服饰,美食,阅读《圣经》。然后把顺序改为阅读圣经,爱钱,美食,运动,流行的服饰。这不是重生。

真基督的人生不是修补旧物或是向上发展,而是本性的变化。曾经喜爱的不再喜爱,曾经厌恶的开始喜爱,这就是重生。以爱同情曾经憎恨的人,厌恶曾经喜爱的享乐并视之为无意义不再追求,这才是本性变化的重生。重生意味着对自我,对罪死去,过新的人生。这样的重生只有圣灵有效地在我们人生中动工时才是可能的。

人们只有通过重生才能成为上帝的儿女。没有任何人是带着重生的状态出生在世上。所有人都因着罪而带着自私堕落的本性出生。所以上帝要求所有基督徒都要通过圣灵获得重生的经验。 很多基督徒没有真正重生的经验,接受了"只要信就得救"的假信仰,但在这种信仰中无法找到 高尚的精神,即为了否认自我,顺从真理而克服试炼并牺牲自我的高尚精神。

人们在圣灵中经历重生经验时,人生中就会发生巨大的改变,甚至可以被表达为"死"。这是多么惊人的变化啊!我们对重生的经验没必要模棱两可或是混淆不清。因为重生的经验是安静而非狂热的,但其结果却是在人生中结出非常显著的果子。如果你还没有这种经验,那么,从现在开始全心向主祈求这种经验吧!只有获得这种经验才是你们人生中最重要的目的。而且上帝一直在为我们能够真正获得重生的经验而通过圣灵在我们的良心和理智上动工。

能证明我们经历了真正重生经验的证据是什么呢?《圣经》提出了充分的标准。比如说马太福音5章中八福的经验,这唯独是应许给那些经历重生经验之人的福分。加拉太书5章记述了没有重生之人与真正重生之人的对比。

未重生之人的状态: "情欲的事都是显而易见的,就如奸淫、污秽、邪荡、拜偶像、邪术、仇恨、争竞、忌恨、恼怒、结党、纷争、异端、嫉妒、醉酒、荒宴等类。我从前告诉你们,现在又告诉你们,行这样事的人必不能承受上帝的国"【加5: 19-21】

重生之人的状态: "圣灵所结的果子,就是仁爱、喜乐、和平、忍耐、恩慈、良善、信实、温柔、 节制。这样的事,没有律法禁止。凡属基督耶稣的人,是已经把肉体连肉体的邪情私欲同钉在十 字架上了。"【加5: 22-24】

这就是真基督徒的品格和人生中结出的果子,这些果子是使徒保罗提到的获得以下经验的人 才结出的果子。"凡属基督耶稣的人,是已经把肉体连肉体的邪情私欲同钉在十字架上了。"(加5: 24) 将自我钉死在十字架上死去的人,才能获得马太福音5章八福的祝福,同时也是结出加拉太 书5章圣灵的果子进入永生的人。



### 真正重生的九个证据

上帝再创造之工,即经历重生的证据是什么呢?《圣经》将重生的证据概括为以下九个。

### 1. 从罪中得到释放和自由

从罪中得到的释放和自由会带给心灵平安。有些人虽然自称信上帝,但并没有真正重生的经 验,所以反复陷入不愿意犯的罪,良心也因此自责而倍感痛苦,他们的心里没有上帝赦罪的平安。 而且他们也会因不确信自己和上帝的关系而陷入深深的挫败感中。

但是通过重生的经验这一切都会变化。"我们既因信称义,就借着我们的主耶稣基督得与上 帝相和。"【罗5:1】罪人因悔改和上帝的饶恕,心中的争战会消失,平安临到。耶稣基督居住 在心中,所有的担忧,不安和斗争都要终结,罪被驱逐出心,自私和自我失去了力量。在上帝以 及同伴之间维持和睦的人不可能愁苦。嫉妒的精神不可能在他心中立足,恶意猜测的精神也会消 失,憎恶的态度也不复存在。心灵和上帝达到协调的人是与天国平安有份的人,包含温柔和谦卑 的沁人香气总是如祝福的江水一样流向周围的人。

### 🔀 2. 爱人如爱己

我们一定要理解一个事实,那就是通过死而走向生命。"我们因为爱弟兄,就晓得是已经出 死入生了。没有爱心的,仍住在死中。"【约一3:14】基督徒的爱不是感情性质的感觉,甚至 也不是像在家人之间常见的那种盲目的爱心。爱是蕴含尊敬之心,同时又合理关心他人,为他人 的需要和幸福深思熟虑的决定。

基督徒的爱不但针对亲密的朋友,而且针对那些不理智的人,固执的人,没有爱的人,善变 的人,甚至对待仇敌也是如此。爱是一种原则,是牺牲自己的利益以成全他人的利益和幸福的原则。

基督徒必须拥有这样的爱。在缺乏这种爱的状态中去行善是没有意义的。(林前13章)使 徒约翰是这样说明爱的: "没有爱心的,就不认识上帝, 因为上帝就是爱。"【约一4:8】只 有从上帝那里才能获得这样的爱。没有人能制造出这样的爱。这种爱不是努力就有的。真正的爱 是从天上接受的神圣的礼物。这种爱比母亲对子女的爱更加伟大。纯洁的爱具有属天的性质。人 出生时,从父母接受的心中没有这样的爱。从天上接受的爱唯独成长于基督主管的心。

### 🐥 3. 心思意念转离世俗

没有重生之人的心会自然而然地倾向世俗。他们的主要注意力大都在世界上。即使从事主的 事业,但他们真正的兴趣主要集中在职业,金钱,快乐,地位和流行上。他们热衷谈论运动,流行, 汽车,但是没有兴趣谈论上帝和上帝的爱。

重生的人谈论到耶稣基督以及他的爱时,不会觉得空洞和枯燥,也不会保持沉默。把自己献给基督的人是"不属世界"的(约 17: 14)真正的重生在感情和动机上会兴起决定性的变化。真正的重生会在道德上归正自己的交际和关心对象,同时激发属灵的氛围。

### ♣ 4. 过得胜的人生

想要靠着自己的力量克服罪,并过得胜人生的人乃是对不可能的事情发出了挑战。因为自我 (self) 不可能抛弃自我 (self)。

心中没有基督临格的人不可能得胜。唯独重生之人才能过得胜罪的生活。唯独和保罗话语中提到的经验一致的人才能得胜罪。"我已经与基督同钉十字架,现在活着的不再是我,乃是基督在我里面活着。"【加 2: 20】有这种经验的人会说: "在基督里我能做成一切。"

与之相同的意义并不是说在基督徒的内心和人生中不会产生激烈的争战。否认自我的工作必须每时每刻进行。因为重生之人的心是重生的,所以他们的盼望,倾向和意志是向着基督的,所以能过得胜的人生。

### 🧩 5. 深切地感受到必须为自己的不足祷告

相爱之人会彼此思念,有着想要对话的恳切之心。同样,想要祷告的盼望源于想要和相爱的 救主交往的恳切愿望。诗篇是这样记录这种心情的:"上帝啊,我的心切慕你,如鹿切慕溪水。 我的心渴想上帝,就是永生上帝;我几时得朝见上帝呢?"【诗 42:1-2】

### 🜟 6. 渴慕上帝的话语

"我得着你的言语,就当食物吃了;你的言语是我心中的欢喜快乐。"【耶 15: 16】曾经觉得无趣的上帝的话语,在重生之后变为了喜欢研究的课题,成为一切判断和决定的根据。对于重生之人而言,《圣经》对他们来说是上帝写给自己的有关得救恩和永生的信。重生之人用《圣经》对照自己的思想和言行。重生之人坚定地抓住记录在《圣经》中有关得救的应许,同时以严肃之心遵守上帝的诫命和命令。

### 🐥 7. 对罪的敏感度增加

"当我们死在过犯中(disobedience不顺从)的时候,便叫我们与基督一同活过来。"【弗2:

5】我们因不顺从和罪恶的生活在属灵上是死的,但是上帝通过圣灵赐给我们新的生命。通过重生的经验种下新的思想,新的感情以及新的动机,因而追求耶稣基督人生的新目的就产生于心中。心灵改变,良心就被唤醒。心灵若是屈服于圣灵变化人心的影响力之下,那么良心就会敏感地感受到罪和不洁之物。

如果圣灵唤醒我们愚钝的良心并让我们获得一颗新心,那么我们就不会说"到底我哪里做错了?"而且我们也会清晰地认识到自己的罪是什么。这种经验如同在漆黑的夜晚,通过一点点的小洞贯穿进来一束光。自己曾经绝对看不见的不足和错误,现在会非常明显地显现出来。

### 🗱 8. 乐意顺从上帝的话语

"我的上帝啊,我乐意照你的旨意行;你的律法在我心里。"【诗 40:8】这种见证唯独来自重生之人。因为未重生之人的心"就是与上帝为仇;因为不服上帝的律法,也是不能服。"【罗 8:7】

通过重生的经验,心灵和上帝的思想协调,并且和他的律法一致。罪人心中若是产生这种惊人的变化,他们的人生就会出死入生,从罪走向圣洁,从反叛和不顺从走向忠诚和顺从。和上帝分离的旧的人生消失了,被信心和爱塑造的新生活开始了。

罪人在自己的心中和生活中放弃干犯上帝律法的罪时,他就会与律法一致,进入完全顺从的 人生中。这就是圣灵动工的最强烈的证据。对上帝的爱以顺从真理的强烈之心体现出来。因为爱 上帝而顺从诫命的人与不爱上帝而不顺从诫命的人之间有着明显的界线。因为顺从之路不是简单 便利的道路。这是一条自我否定、自我牺牲之路。

### 🦊 9. 有成为基督证人的强烈盼望

基督对自己的门徒所说的最后的话语是有关圣灵的应许。耶稣说接受圣灵的人要成为基督的见证人。(传1:8)大卫得到上帝的饶恕重生之后说:"我就把你的道指教有过犯的人,罪人必归顺你。"【诗 51:13】

如果我们是真基督徒,成为基督的证人会带给我们真正的喜乐。重生之人会倾注最大的努力, 把自己在基督里面发现的宝贵真理,幸福和喜乐告诉其他人。从罪中得救赎,发现使心成圣之真 理的人不会闭口静坐。

人真正重生的时候,他们心中会生发一种热望,就是想要把掀开他们圣洁人生的真理告诉邻舍和朋友,这种渴望像弹簧一样腾起。因着想要拯救别人的无私的热心,他们会成为散发给罪人的活荐信。每一个看见真正重生之基督徒的人生和心灵的人,也要发现其中基督的旨意。

只有重生,才能成为真正的基督徒,并过着真基督徒的人生。只有重生,才能成为上帝的儿女, 并过着像上帝儿女的生活。没有经历重生而努力想过像上帝儿女的人生,终不过是徒劳无功。

只有通过重生,从天上获得能力的人,才能得胜罪和自我,并且过着真基督徒的人生。"凡接待他的,就是信他名的人,他就赐他们权柄,作上帝的儿女。这等人不是从血气生的,不是从情欲生的,也不是从人意生的,乃是从上帝生的。"【约1:12-13】子女都会遗传父母的某种特性;如果我们是上帝的儿女,岂不是也应该把上帝的属性存在我们的心中和生活中吗?



## 圣灵的功用

这篇文章最重要的思想是: 重生、称义和圣化都是因圣灵的力量成就的。罗马书 7章和 8章的几处经文,很好地说明了圣灵在罪人获得救赎的事上所起的作用。

在罗马书7章中,保罗说明了被上帝的律所约束而处于凄惨状态的人。"我们原晓得律法是属乎灵的,但我是属乎肉体的,是已经卖给罪了。因为我所作的,我自己不明白。我所愿意的,我并不作;我所恨恶的,我倒去作。若我所作的,是我所不愿意的,我就应承律法是善的。既是这样,就不是我作的,乃是住在我里头的罪作的。我也知道在我里头,就是我肉体之中,没有良善。因为立志为善由得我,只是行出来由不得我。故此,我所愿意的善,我反不作;我所不愿意的恶,我倒去作。若我去作所不愿意作的,就不是我作的,乃是住在我里头的罪作的。"【罗7:14-20】保罗附加说明了受律法约束之人的状态。"因为按着我里面的意思,我是喜欢上帝的律;但我觉得肢体中另有个律和我心中的律交战,把我掳去叫我附从那肢体中犯罪的律。"【罗7:22、23】

### 三种律

在这段《圣经》章节中,保罗提到了两种律:一个律是上帝的律,即指十诫命(7节)。保罗叹息虽然诫命是公义良善的,但自己却无法达到诫命要求的标准。第二个律是"罪的律",指在肉身中的罪的力量。"罪的律"与生俱来,后天的选择也有影响,是倾向于罪的人的本性。这样的本性使人不能行义,使人的道德力衰弱,限定了道德力的界限。所以保罗提到人类的这种状态而感叹说:"我真是苦啊!谁能救我脱离这取死的身体呢?"【罗7:24】

但是保罗没有就此停止,他接着在罗马书8章记录了得胜的话语,明确提出了能解决人类痛苦状态的方法。因为他说有第三个律赐给了我们。这第三个律不但是对保罗有效,也能完全解决我们的一切问题和信仰上的苦恼。"因为赐生命圣灵的律在基督耶稣里释放了我,使我脱离罪和死的律了。"【罗8:2】第三个律是说,如果我们完全顺从圣灵,他就进入我们里面,解决我们的问题。保罗清楚指出,只有通过基督而来的圣灵才能使我们得胜,以致得救,这样我们因战胜罪而得到内心真正的平安,乃至获得永生。

圣灵是耶稣为高举他的百姓而能向父请求的所有礼物中最崇高的礼物。圣灵赐下来,使本性堕落之人的灵命获得重生;没有圣灵,基督的牺牲就没有任何用处了。恶的势力历几千年之久,已变得非常强大,人只好受其奴役。罪只有通过三一真神之一的圣灵强有力的大能方可击退。所以,圣灵并不是带着有限的能力而来,而是带着上帝充足的大能前来。圣灵使世界的救主所成就的功劳发挥功效。圣灵使人心得洁净。信徒们通过圣灵可以成为与上帝一同分享圣洁品性的人。基督将圣灵赐下来,使人战胜先天和后天养成的罪恶习性,将他自己的品性印刻在教会中。

### 应许的礼物

就在去客西马尼园的前夕,耶稣将圣灵应许给他的门徒们。三年以来,耶稣通过话语和比喻对圣灵的恩赐作了教导。在此期间,耶稣与门徒们同在,做他们随时的力量和朋友,辅导他们,引导他们。但是如今到了耶稣必须要离开他们的时候了,他们将被独自留下,如同在狼群中彷徨无助的羊和受蛇攻击的鸽子。

耶稣知道此刻他们会比任何时候都需要帮助,预见到他们前面所要经历的各种试炼,于是为他们预备了最好的礼物来供给他们一切的需要。"我要求父,父就另外赐给你们一位保惠师,叫他永远与你们同在,就是真理的圣灵,乃世人不能接受的。因为不见他,也不认识他;你们却认识他,因他常与你们同在,也要在你们里面。"【约 14: 16、17】

圣灵的意思是"保惠师",希腊原文是"paraklētos"。这个单词在其他《圣经》译本中被翻译为"帮助者"(N. A. S. B), "顾问"(R. S. V), "代言人"(N. E. B), "在您旁边辩护的一位"(Philips)。比较这几种不同的翻译可知, "保惠师"包含着几种深刻的含义。

苏格兰有一位著名的神学家,叫做威廉·巴克利(William Barclay),他对"paraklētos"保惠师的含义是这样说明的: "Parakletos 的字面意思是指'受召的人',而这一词的实际含义取决于其原因'为何受召'。希腊人使用这一词有各种含义。Parakletos 也用来指在法庭上被传唤的证人,做被告的代言人或证人为被告辩护。此外,这一词也指受邀到某个团队或军队去鼓舞他们的士气的人。所以Parakletos 主要是指遇到问题之人的帮助者。Parakletos 在现代的含义是'to cope',即'(善于)应付、(善于)处理'之意。就是说,通过排除我们人生的各种困难和不安来帮助我们解决问题。圣灵使挫败的灵魂有了胜利的转机。"

# paraklètos

### 陪伴者圣灵

除了用"保惠师(paraklētos)"这一词之外,保罗同时也使用了其它表达来说明圣灵的活动,那就是"圣灵的交通或感动"(腓 2: 1; 林后 13: 14)。无论在何时何地,当一切悲伤和痛苦袭来,当前路一片黑暗渺茫,当灰心乏力孤独无助的时候,圣灵保惠师会来到我们身边,应答我们信心的祷告。环境或许会使我们与世上的一切朋友分隔,但无论多么恶劣的环境,或是多么遥远的距离,都不能使我们与天上的保惠师分离。不管我们在哪里去何方,他总是在我们右边,为要帮助我们,扶持我们,激励我们,安慰我们。

耶稣在给门徒说明圣灵这一恩赐的重要性的时候说,"他既来了,就要叫世人为罪、为义、为审判,自己责备自己。为罪,是因他们不信我;为义,是因我往父那里去,你们就不再见我;为审判,是因这世界的王受了审判。"【约 16:8-11】

由此我们可以知道圣灵乃是使罪人重生的力量之根源。我们也看到,如果一个人拒绝并离弃了罪恶,并接受基督的义,那么圣灵作用于他们的良心,他们将会有什么样的结果(参考约16:11)。此外我们能因圣灵而得洁净,并获得义,与世俗分离,做上帝的儿女(参考林前6:11)。因着圣灵,我们能在心灵和人生的争战中得胜,能在基督里成长结出许多果子(参考加5:16-25)。此外圣灵使我们里面的义日益加增,使我们获得真正的平安和喜乐。他用真理引导人,帮助软弱的,赐他能力,使人从罪中得释放,使人能断绝罪恶(参考罗14:17,8:26;约14:13;弗3:16;林后3:17;路24:49)。

越是明白圣灵的能力,我们就越会感谢他的临格。为要与罪和自我争战,我们需要圣灵。所以在我们继续读下文之前,让我们先祈求赐下圣灵的帮助和动工!



Part.3

1 JOHN 4:19

# 救恩的科学

### 心灵的本质

孩子出生时,他们的思想是以自我为中心的。从孩子能表达自己的思想时开始,就 表现出要满足自己的要求,虽然方法显得单纯。

孩子认为自己是宇宙的中心。如果不能满足自己的要求,就非常确实地表现出来。 如果他的想法或是要求遭到拒绝,就会喊叫或是发火。这种现象是堕落的人类遗传而来 的自然反应。

对于十几岁的孩子来说,这种以自我为中心的心态是以忧郁症或是经常发火的形式体现出来。随着成长为大人,思想变得越来越复杂,努力要发现属于自己的路。作为大人不断成长的过程中,为了使自己适应社会要求的环境,就让自己的思想和文化环境相吻合。但是自我所要求的是不断得到满足。自我必须得到满足,要受保护,要被表达出来。

孩子的反应是在没有自知的情况下不自觉的表现,没有经过任何思考而表现出来的 无意识的反应。所以以上提到的以自我为中心的孩子的行动不构成罪,因为罪指的是明明知道还故意去犯。但是人类这种堕落的本性是引向罪的,就像约旦河流向死海一样。 耶稣在山上讲道时简单明了地说明了这些问题。为了听山上讲道而聚集在一起的人都是努力过义的生活的人。从某方面来说,他们具有的品性比其他人更有义。但是耶稣接着说"你们虽然不好,尚且知道拿好东西给儿女"(参考太7:11)表达了人类的本性是恶的。

耶稣对尼哥底母也提及了相同的思想。耶稣说: "从肉身生的,就是肉身;从灵生的,就是 灵。我说,'你们必须重生',你不要以为希奇。"【约3:6、7】换句话说,我们必须靠着超 自然的力量完全重生为另一个人。也就是必须要变化为其他种类的人。

### 本为可怒之子

保罗在以弗所书 2 章 3 节表达了同样的观点。以弗所人并不是相较其他人而言更特别的人,然而保罗借着表达他们为"本为可怒之子",再次提出了罗马书 7 章里在罪中毫无力量跌倒之人的状态。大卫在诗篇里说:"我是在罪孽里生的,在我母亲怀胎的时候就有了罪。"【诗 51:5】约伯说:"谁能使洁净之物出于污秽之中呢?无论谁也不能。"【伯 14:4】

我们心中都有欲望、感情、动机、兴趣、倾向、姿态等形成人类个性和品格的要素。通过这副图我们就知道为什么连孩子也体现了罪的症状。因为怀有以自我为中心的心,所以人类的本质自然而然就是拒绝上帝的。人类没有自己跟随上帝旨意的意志。人类只想做自己所愿的。"原来体贴肉体的、就是与神为仇.因为不服上帝的律法、也是不能服。"【罗8:7】

"我又要叫你和女人彼此为仇。"【创3:15】

与罪抵抗争战的心都是上帝植入的。上帝说"我又要叫你……彼此为仇。"但这种仇敌关系不是先天的。人类因干犯上帝的律法,本性变恶了。所以人类成了和撒但协调一致并跟随撒但的旨意思考行动的人。罪人和罪的创始者撒但本质上不可能是仇敌关系——两者都因反叛而变恶了。如果上帝没有特别干涉的话,撒但和人类就会结成同盟对抗天庭。人类不可能和撒但成为仇敌,反而要联合起来对抗上帝了。

上帝对人类说话的途径就是良心。良心是已经设立在我们里面的器官,上帝在良心中动工,让我们转离悖逆固执的罪恶道路。良心可能歪曲并变得无知觉。但是上帝通过良心对自己的百姓和外邦人说话。

上帝借着爱在良心中呼吁,借此再次引导人转向上帝,并创造条件让耶稣进入我们以自我为中心的心灵中。上帝知道我们若是固执于以自我为中心的生活,我们就不会获得真正的幸福,无法从罪中取得完全的胜利,也没有对天国和永生的盼望。伴随行恶倾向的自我必须屈服。

不幸的是,在很多情况下,当上帝通过良心向我们说话时,我们不能意识到这是上帝的声音,也没能领悟上帝为什么要这样说。我们通过大卫王的故事可以学到很好的教训。大卫让乌利亚去打仗,然后娶了他的妻子。大卫所犯的这项罪使他的心迟钝了。日子一到,上帝差遣先知拿单给大卫讲了一只小羊的故事,刺透了大卫的心。(参考撒下12:1-3)大卫听了这个故事之后,从那愚拙的有钱人身上突然领悟到了自己是怎样的人。发现自己罪的大卫悔改了,写下了悔改的诗即诗篇51章。



我们若顺服的聆听了上帝通过良心对我们说的话,我们的良知就会被唤醒,我们就会深深发觉曾经犯下的具体的罪。这些罪可能是让我们轻易跌倒并变得无力的肉体的情欲,可能是人与人之间不正直的交易,也可能是坏习惯。良心也会指责我们把时间浪费在无聊的电视节目或是无意义的书籍和音乐上。

### 决心以失败告终的理由

通过倾听良心的呼喊以及想要属于上帝的盼望,我们会下决心除掉罪的习惯。"我一定要克服罪。""我再也不看我喜欢的那些电视节目。""我绝不会放任自己恶的兴趣了。"

很多人首先开始修正这样那样的坏习惯,以此要成为基督徒,虽然努力地尝试,但是往往都失败了;因为这种尝试从一开始就错了。因为罪的改革不是习惯的改革,首先要有心灵的更新。 在心灵没有更新的情况下想要改革习惯的话,这种改革不会长久,最终要受挫。

补洞式的宗教没有任何价值,因为上帝要的是我们的全心。我们不能让心中任何一个地方开 发恶的倾向,也不能允许反叛的精神萌芽。因为很多人用这种方法过着每天的信仰生活,所以在 很多时候都错误地彰显了上帝的品格。

### 勉强的顺从并不是顺从

在我们想要顺从上帝诫命的时候,如果我们所怀的动机不是来自内心深处的愿望,而是认为只有顺从才能进天国所以得努力顺从,那么最终我们无法经历顺从的喜乐;而实际上这只是勉强的行为而已,并非顺从。因为若非发自内心真正顺从,就是表面上所行的外表的服从。即使我们想要真正顺从,若显出的这种盼望不是纯洁之爱的结果,那我们会因内心活着的自我无法做到真实的顺从。这种努力不过是依靠自私之心的一种特定习惯的改革而已。自我改革自我,这和靠着自己的努力从罪中得释放一样,是完全不可能的。罪的力量不可能靠着人类的力量被征服。征服罪就是征服恶灵,所以我们自己设定某种界限并且压制自我的努力都是无意义的努力。上帝能让我们成为得胜者。所以上帝通过我们良心说话的工作并不是单纯的让我们领悟自己陷在哪种罪中,还包含更伟大的事业。上帝希望我们放弃自我。那如何征服自我呢?征服自我就是重生。

只有当自我死去的时候,高抬自我的欲望就会消失,充满感恩之心,爱的香气丰富生活,主 也能生活在我们心里,我们被认证作为上帝的同工。如果我们执着于自我,拒绝把心完全献给上帝, 那么我们就等于是选择自我灭亡。因为有罪的地方就有上帝消灭的火焰。

征服自我是难的。各种形态的败坏之心无法轻易应答圣灵的呼声。但是我们必须要领悟,通过基督得胜之前我们都是没希望的。因为在基督里面没有难成的事。靠着基督的恩典赐下的能力可以克服所有的恶和败坏的感情。

有些人的自我因想要高抬自己的感情而大大膨胀。很多自诩为基督徒的人都有这种歪曲的自 我。他们没有跌碎在磐石上的经验。若是没有跌碎自我的经验,自我就会一直存在,就无法获得 进入永义的经验。进入天上珍珠门的人是以征服一切之人的身份进入,他们征服的最大的仇敌就 是自我。



# 在毗努伊勒遇见上帝

在韩国有些传统的民俗游戏,其中有一种摔跤的比赛项目。在比赛之前他们会牵一头公牛到赛场,最后赢得比赛的人可以得到这头牛。如果你跟比赛的冠军摔跤,谁会赢呢?如果是与天使摔跤呢?你是否在《圣经》中读到过人与天使摔跤的故事?《圣经》中记载了一个曾与天使摔跤的人,而且是整夜的摔跤。说是摔跤,更恰当的表达是相互较力。这件事情就记载在创世纪32章中。雅各在雅博渡口与上帝的使者整夜较力。

### 欺骗者雅各

大约在四千年前,有一个人名叫亚伯拉罕。 当亚伯拉罕一百岁时,他的妻子已经九十岁了, 己是无法生育的年龄。但他们在那样无望的境况 中重新信靠并仰望上帝的应许, 上帝便借着撒拉 那不能生育的身体得到了荣耀, 这是使徒保罗在 罗马书中所记述的内容。他们为所生的应许之子 起名为以撒。后来以撒生了一对双胞胎, 就是以 扫和雅各。雅各与天使摔跤的经历对于我们有着 重要的意义。《圣经》说这两兄弟从母腹中就开 始争斗了。以扫和雅各虽是一母所出, 但他们的 性格却大不相同。有句俗话说:"这是母亲的儿 子。"这样的儿子总是会伴在母亲身边,到厨房 帮母亲干活、洗碗, 雅各就是这种类型。另外还 有一个儿子,就是性情暴躁的以扫。以撒更喜欢 以扫,这才像男子汉,毛发浓密,说话粗犷。两 个都是自己的儿子,但母亲利百加似乎更喜爱雅 各,希望雅各继承长子名分。这真是不可思议的 事情。母亲仔细地观察着两个儿子的性格,或许 她觉得必须由雅各来继承上帝所应许的长子名 分,这样才能成就上帝的旨意。所以,利百加更 为重视雅各。

雅各曾两次遇见上帝,一次是在伯特利,一次是在毗努伊勒。这两次遇见主的经历对我们有着深远的意义。雅各当初在伯特利遇见上帝和后来在毗努伊勒遇见上帝时的感受是全然不同的。在伯特利遇见上帝是在他逃亡的途中,在毗努伊勒遇见上帝是在他回乡的路上。这也是我们个人必须经历的经验,我们要在伯特利遇见上帝,也要在毗努伊勒遇见上帝。

为了获得长子权,雅各和母亲利百加一起欺骗了以撒。以撒问: "你真的是我儿子以扫吗?"雅各就故意压低声音,粗着嗓子回答说: "是的,父亲,我是以扫。"他成功地欺骗了父亲,获得了父亲对长子的祝福。但后来为了躲避兄长以扫的复仇,雅各逃跑了。从那之后,雅各再也没有见到自己的母亲,这是多么可悲的事情!

他逃到了母亲的故乡,就是舅舅拉班所居住的地方。在拉班家之后的日子,雅各总是受到他

的欺骗。新婚的第二天睁开眼睛一看,身边的人 不是所爱的拉结, 而是她的姐姐利亚。过了很久, 雅各对拉班说: "你可以试试,看上帝是不是在 祝福我。将来羊群中有斑点或条纹的羊都归我, 纯黑或纯白的都归你。"拉班同意了,于是把羊 群中所有带斑点,有条纹的羊都挑出来交给他的 儿子们,之后各自在相离很远的地方放羊。"雅 各拿杨树、杏树、枫树的嫩枝,将皮剥成白纹, 使枝子露出白的来,将剥了皮的枝子,对着羊群, 插在饮羊的水沟里和水槽里,羊来喝的时候牝牡 配合。"【创30:37-39】我们很难理解雅各这 种做法给羊带来了什么样的影响。但《圣经》记 载说: "羊对着枝子配合,就生下有纹的、有点 的、有斑的来。"雅各非常聪明,"到羊群肥壮 配合的时候, 雅各就把枝子插在水沟里, 使羊对 着枝子配合。只是到羊瘦弱配合的时候就不插枝 子。这样,瘦弱的就归拉班,肥壮的就归雅各。" 【创30:41、42】听起来像故事一样,但这是真 实的事情。

### 继伯特利之后的毗努伊勒

二十年过去了, 他经历了许多坎坷, 现在要 回家了。此时他的四个妻子, 也就是利亚, 拉结 和她们二人的婢女,还有她们所生的十一个儿子 (便雅悯是在回家途中出生的)。说到十二个支 派,人们会觉得非常气派,但如果想想这十二个 儿子出生时的情形,就完全不同了。四个妻子之 间彼此嫉妒、纷争、埋怨, 为了生儿子尽其所能。 孩子们在成长的过程中,彼此仇恨结党,他们因 恨恶约瑟而想杀害他,却因为是同父异母的兄弟, 不忍心下手,就把他卖到埃及为奴。但在如此不 幸的处境中,上帝的美意却成就了。我们该如何 理解呢? 无论我们得救与否, 无论我们有没有按 照主的旨意生活, 无论我们退后做过什么可耻的 事情, 上帝必定会成就在你我心中种下的旨意和 计划。雅各十二个儿子曾经的状况虽然如此恶劣, 但上帝还是通过他们建立了以色列民族。

这位上帝今天依然活着,无论我们怎样,上帝一定会成就他的旨意和计划,拯救这个世界,

这一事实在我心中深深扎根。有时我们会觉得,因我们的软弱和失误把事情搞砸了,上帝离弃了我们,不再成就他的计划了,为此我们会恐惧颤抖。但上帝不是这样的一位,《圣经》说:我是亚伯拉罕的上帝、以撒的上帝、难各的上帝。为什么上帝向摩西显现时说"我是亚伯拉罕的上帝、以撒的上帝、雅各的上帝"呢?为什么保罗在使徒行传中也称呼上帝为"亚伯拉罕、以撒、雅各的上帝"呢?为什么彼得和司提反也这样称呼呢?为了告诉我们,虽然我们恶劣不堪,但我们所信的上帝是全能的上帝。我们心中要铭记这一点。

多年以后雅各要回家了,可是他的哥哥以扫 对过去的事情仍旧耿耿于怀, 想要杀他。这时的 雅各所面临的不仅是自身的安全问题, 他还带着 四个妻子,十一个儿子,以及许多奴仆和骆驼、 家畜。以扫为了报仇率领了四百名勇士前来,雅 各落在了必死无疑的处境中。该怎么办呢? 雅各 放弃了对世界的希望。"在伯特利遇见的上帝, 在通天的梯子上与我立约的上帝在哪里呢? 他曾 应许我: '我要常与你同在,我要帮助你,使你 回到你的故乡, 因我是你和你父亲以撒的上帝。' 这位上帝曾在绝望中引导我、饶恕我, 赐给我勇 气让我活到现在,如今他在哪里呢?虽然我犯下 了罪,但已经承认并悔改了,也得到了饶恕。这 位让我活到现在的上帝去了哪里呢? 在这二十年 间,我作为一个逃亡者,承受了自己犯罪的苦果, 现在已经十分疲惫了。但曾经所犯的罪又向我袭 来。我现在该怎么办?"雅各怀着悲伤的心情让 他的妻子、孩子、奴仆和牲畜连夜过了河, 而自 己却留下来为此事祷告。因为是他犯的罪,罪的 责任要归咎于他。"结婚、生子、雇佣仆人,这 都是我的责任……"上帝指认亚当为这地球的负 责人, 所以《圣经》里说我们都在亚当里面。因 为是雅各的责任, 所以雅各就代表自己的家人开 始向上帝献上祷告。

夜晚,突然有人用手抓住他的肩膀,雅各心中一紧,以为是他的哥哥以扫来杀他了。在一片漆黑中,雅各看不清对方的面孔,于是紧紧抓住对方整夜摔跤。【何12:3】"他在腹中抓住哥哥的脚跟,壮年的时候与上帝较力。"雅各自从

在母腹中起就显得极为自私,只要是能够获得的,就要想尽办法去占有。在母腹中就抓住哥哥的脚跟: "我要先出去!"但是到了壮年,渐渐上了年纪,经历许多坎坷之后,他变得成熟了。

【何 12: 4、5】"与天使较力并且得胜, 哭泣恳求,在伯特利遇见耶和华。耶和华万军之 上帝在那里晓谕我们以色列人,耶和华是他可记 念的名。"先知何西阿描述雅各是如何得胜的呢? 哭泣恳求。雅各在伯特利遇见了上帝。《圣经》 的记录非常精简,虽然有很多内容需要记载,但 只简单扼要地记录了有益于我们得救的内容,所 以其中的每句话我们都要认真地阅读并深刻地思 考。

这里说"在伯特利遇见耶和华。"谁遇见了上帝?雅各。那天夜里他就像被遗弃的孤儿一样枕着石头睡觉。其实上帝早已拣选了雅各,但雅各没有忍耐等候上帝的作为。他用了自己的方法,用诡计欺骗了父亲和哥哥,不择手段地抢夺自己想要的。我们也是这样,虽然知道上帝的应许,但为了获得祝福就会不择手段。上帝让绝望中的雅各看到了通天的梯子,梯子上有天使上去下来,这象征耶稣道成肉身。耶稣基督为了见到我们这些堕落的人类,他披戴肉身来到世上,与我们一同生活和沟通。有一首歌的歌词是:"我虽举目无亲,远离家乡,依寐枕首于石,无榻无床。"是我们自己建起了隔墙,并不是上帝离弃了我们。

在伯特利上帝就认识我们,这是数千年前的事情了。那时我们还没有出生,但《圣经》说道:在伯特利上帝遇见了我们,在那里他对我们说话。换句话说,雅各在那里遇见了上帝,他从一个擅用诡计的人变成了以色列,成为了得胜的人。这个单一的以色列最终会变成众多的以色列。雅各、十二个儿子、下一代、再下一代……最后形成了以色列十二个支派,再继续下去,便组成了以色列国。上帝对雅各所说的话,也是对他的后裔们说的;上帝从前在伯特利所说的话,也就是对我们说的。所以,雅各的经历也要成为我们的经历。保罗在哥林多前书10章中所描述的以色列百姓的经历,也是我们的经历,《圣经》是为生活在末时代的我们而记录的。

【何12:5】"耶和华万军之上帝在那里晓

谕我们以色列人, 耶和华是他可记念的名。"耶 和华是什么意思? 我就是我,我就是自有永有的 一位。你问我是谁吗?我就是我。我们给家人打 电话时说: "喂,是我。"这就够了,难道还需 要说:"喂,我是某某某,是你的丈夫,你记得 我吗?"没有必要。给办公室的人打电话时也是 这样,只要说"是我!"这就够了,因为他们非 常熟悉我的声音。我就是我,还需要说什么?这 就是上帝。上帝不需要外援的帮助, 他是自始至 终存在的一位, 是洞悉古今、全知全能、无所不 在的上帝,还需要什么呢?"耶和华"是上帝的 名称。"我对你这样说话,知道为什么吗?因为 我就是我。"

【创 32: 24、25】"只剩下雅各一人。有 一个人来和他摔跤,直到黎明。那人见自己胜不 过他,就将他的大腿窝摸了一把,雅各的大腿窝 正在摔跤的时候就扭了。"当雅各的大腿窝被击 打时, 他就丝毫不能动弹了。上帝为什么没有在 一开始就击打他呢? 他给雅各充分的时间, 让他 竭尽全力地摔跤, 是为了最后向他显明自己是上 帝。有时上帝会让我们遭受一些试炼和痛苦,当 我们失误或犯错时,会遭受艰难,但上帝允许这 些事情发生, 因为他知道这是有必要的, 我们通 过自己的经历就能明白这一点。上帝只稍微摸了 一把,雅各就此便瘸腿了。人们或许会问:"雅 各, 你是怎么了?怎么会瘸腿呢?"雅各会很自 豪地回答: "我在毗努伊勒遇见了上帝, 所以我 才会瘸腿。"这是他一生的自豪,这是雅各遇见 上帝的见证。我们也要遇见上帝, 如果我们遇见 了上帝,在这世上我们可能也会成为"瘸腿"的 人。那伤痕累累的人就是我们,如果我们成为了 这样的人,上帝就会在我们的生活中动工,使我 们成为以色列。与上帝摔跤而得胜的人, 是上帝 无法撇弃的人。他们抓着主不放,说:"主啊, 你若不祝福我,我就不让你走。你干脆取走我的 性命吧!"这样上帝就无法丢弃他了。

【创 32: 26】"那人说:'天黎明了,容 我去吧!'雅各说:'你不给我祝福,我就不容 你去。'"雅各原本以为和他摔跤的是仇敌,但 帝。我们的人生中会有痛苦、试炼和艰难,通过

这些经历,就会被分为两群人。有的人会因这些 苦难而埋怨、不平不满或离开上帝; 有些人则会 通过苦难更加亲近上帝,在毗努伊勒遇见上帝。

【创 32: 27】"那人说:'你名叫什么?' 他说: '我名叫雅各。'" 大家想一想,难道上 帝不知道他的名字吗?并非不知道,而是要让雅 各承认自己是什么样的人。现在上帝问: "你的 名字叫什么?""上帝,我的名字叫欺诈的人。 是的,我是说谎的人,是充满诡计的人,我的人 生就是这样的。所以我的兄长现在带着四百名勇 士来杀我。上帝啊,我叫雅各。"

【创 32: 28】"那人说:'你的名不要再 叫雅各,要叫以色列,因为你与上帝与人较力, 都得了胜。'"上帝解释了"以色列"这个名称 原有的含义,就是"他与上帝较力"或"他与上 帝一起统治",这预示了上帝在他和他的后裔身 上所寻求的品格的改变, 以及他们将要与上帝同 掌王权的身份, 这是多么惊人的名字啊。这是从 欺诈的人变成了得胜者,是与上帝较力之后的结 果。这个故事适用在我们身上是多么贴切啊。我 们生活在世界历史的最后时刻,请看世上预言的 成就,这世界绝不会长久,真的没有多少时间了! 在这个时代,我们需要经历什么?在伯特利遇见 上帝。仅此而已吗?不是的,这只是一个开始。 看看现今教会的状况,只强调伯特利的上帝,只 记念"我与你同在"的应许。而我们不能仅仅停 滞在这个阶段,必须进入到成为以色列的经历中。 我们犯罪的结果即将追上我们时, 审判很快就会 临到,那时我们要成为可以站立在上帝面前的以 色列, 因为我们正生活在这样的时代。

【创27:34】"以扫听了他父亲的话,就 放声痛哭,说:'我父啊!求你也为我祝福。' 以撒说: '你兄弟已经用诡计来将你的福分夺去 了。'以扫说: '他名雅各岂不是正对吗? 因为 他欺骗了我两次,他从前夺了我长子的名分;你 看,他现在又夺了我的福分。'以扫又说:'你 没有留下为我可祝的福吗?'""父亲,他真的 是个诡诈的人,他曾骗过我一次,这是第二次了。 在我饥饿的时候,他曾用红豆汤骗取了我的长子 当他被击打时,突然醒悟过来,发现这位正是上。名分……"说出口的话,收不回来。当以扫意识 到自己受骗的时候,他已经出卖了自己的长子名

分。雅各用计欺骗了哥哥和父亲,在之后的二十年中,他积蓄了许多属于自己的财产,如今他要回到阔别近二十年的家乡了。我们就如雅各,在回天家之前也想成为世上的富翁,获得世上的财物、称赞、名誉,在世上获得才干和人际关系。钱财本身并没有问题,贪爱钱财才是万恶之根;知识也没有错,但获得知识时所受的教育是有问题的。上帝为了消除摩西在世上所受的教育的影响,让他在米甸旷野居住了四十年之久。我们要理解这一点。

【创 28: 13、14】"耶和华站在梯子以上,说: '我是耶和华你祖亚伯拉罕的上帝,也是以撒的上 帝, 我要将你现在所躺卧之地赐给你和你的后裔。 你的后裔必像地上的尘沙那样多,必向东西南北开 展,地上万族必因你和你的后裔得福。'"上帝将 为什么将这地赐给雅各?是因为他很优秀吗?不 是的,是因为上帝曾经拣选了亚伯拉罕的缘故。【创 28: 15】"我也与你同在,你无论往哪里去,我必 保佑你, 领你归回这地, 总不离弃你, 直到我成全 了向你所应许的。"这是主的应许吗?是的。主 会成就他的应许吗?是的。这应许已经成就了吗? 是的。但我们要记住一点,现今许多基督徒都认为 教会是上帝建立的, 所以上帝绝对不会抛弃。这种 说法对吗?对的。但因我们使用了错误的方法、诡 计和手段而带来了许多痛苦。即使这样, 主仍会成 就他的计划;即使现今的教会堕落了,但上帝仍然 会通过他们拯救一群人。为什么呢? 是因为教会做 得很好吗?不是的,是因为上帝的应许,因为我们 的先驱曾在各处所播撒的真理。虽然教会堕落了, 但上帝仍然会遵守他的诺言,成就他的应许,因为 上帝就是上帝。但我们会承受所该受的, 通过《圣 经》可以看到,那为了成就上帝的旨意而被拣选的 教会, 最终所遭受的毁灭。

### 名为以色列

我们再回到雅各的故事。【创32.28】"那人说:'你的名不要再叫雅各,要叫以色列,因为你与上帝与人较力,都得了胜。'"还有比这更好的名称吗?以色列!许多人以为上帝会通过实际的以色列国成就他的应许。所以每当圣诞节来到时,世界

各地的人都会去伯利恒朝圣。但主的应许与那个地 方没有任何关系,和那地方的人也没有任何关系。 主所说的以色列并不是指现代实际的以色列,时代 主义的观念是错误的。

上帝对雅各说: "你的名字不再叫雅各,要 叫以色列!"上帝赐给雅各的不仅是名字,同时也 赐给了他新的心、新的品行。与上帝较力得胜的人, 不再像过去那样狡猾、诡诈。虽然有魔鬼的攻击, 但他是与主较力得胜的人, 所以可以得胜魔鬼的一 切试探,他成为了以色列。他的品行改变了,成为 了属灵的人, 所以他的名称也改变了。当我们遭受 苦难时,要做什么呢?怎样才能得胜这些苦难呢? 怎样使如大山一样的问题从我身上挪开呢? 忧虑 和苦恼不是解决之方。当我们遇到这些艰难的事情 时,要从上帝那里得到祝福。如果获得了主的祝福, 我们从火中经过也无所谓,因为无论在苦难中还是 在顺境中, 主都会成就他的旨意。过去所犯的罪所 带来的罪责感要压倒我们时,我们要得到上帝的祝 福。为了获得主与我们同在的确信,惟一的方法就 是祷告,与主较力,通过雅各的经历我们可以理解 这一点。

我们要获得上帝的认证,否则无法回到天家。即使我们重生了,也不能回到天国。许多基督徒对此问题存有误解,以为只要我一次重生,一次被拣选就永保无虞了。但雅各的生涯告诉我们并非如此,即使在伯特利被拣选了,即使得到了主的应许,但回去时必须在毗努伊勒遇见上帝。最终我们必须获得印记,得到上帝的认证才能回家。这样,就算仇敌率领四百名勇士也能和好,仇敌无法加害于我们。为了通过末后的患难,我们要得到上帝的认证。所以我们要成为以色列。

【创 32: 29】"雅各问他说:'请将你的名告诉我。'那人说:'何必问我的名?'于是在那里给雅各祝福。"人无法为人祝福,只有上帝才能为人祝福。因为人的祝福有可能会改变,但上帝的祝福却永不改变。【创 32: 30】"雅各便给那地方起名叫毗努伊勒,意思说:'我面对面见了上帝,我的性命仍得保全。'"现在才知道原来与其摔跤的"仇敌"就是上帝。【创 32: 31】"日头刚出来的时候,雅各经过毗努伊勒,他的大腿就瘸了。"

30 节说雅各给那地方起名叫 Peniel(毗努伊勒), 事实上,那地方原先的名字叫 Penuel,雅各只改 动了其中的一个字母,"毗努伊勒"就是上帝之面 的意思。我们生活的地方或许是北京、上海、韩 国、美国、芝加哥、华盛顿,但我们若遇见了上帝, 那地方就会成为 Peniel(毗努伊勒),而不再是 普通的地方,《圣经》在向我们说明这一点。在 Penuel 领悟到 Peniel 的雅各,最终获得了上帝的 认证。我们也只有得到这样的认证,才能回到天上。

### 上帝的应许成就

【赛41:8】"惟你以色列我的仆人,雅各我 所拣选的,我朋友亚伯拉罕的后裔。"【赛41: 14】"你这虫雅各和你们以色列人,不要害怕!耶 和华说:我必帮助你。你的救赎主就是以色列的圣 者。"许多学生为了获得学士和博士学位,甚至牺 牲了自己高贵的思想与理解力。有位女士是心理学 家,有一次她说: "在《圣经》中,我最不喜欢听 的表达是'虫子一样的人'。我们怎么会像虫子呢? 像我们这样的人,怎么能说是虫子呢?"我对她说: "教授,如果我们重生了就不会这样说了……"所 以我们要重生。《圣经》说: "你这虫雅各和你们 以色列人,不要害怕! 耶和华说: 我必帮助你。你 的救赎主就是以色列的圣者。"救赎我们,应许我 们,能成就他的旨意的一位不是别人,是耶和华上 帝。所以我领悟了: "啊,这不是我们忧虑了就能 解决的问题,一切都要由上帝来做。即使我们做错 了,跌倒了,但成就这事的一位就是耶和华。"

【何 11: 1】"以色列年幼的时候我爱他,就从埃及召出我的儿子来。"这是一个预言,不仅预言了出埃及的事件,也适用于将来。【太 2: 12-15】"博士因为在梦中被主指示不要回去见希律,就从别的路回本地去了。他们去后,有主的使者向约瑟梦中显现,说:'起来!带着小孩子同他母亲逃往埃及,住在那里,等我吩咐你,因为希律必寻找小孩子,要除灭他。'约瑟就起来,夜间带着小孩子和他母亲往埃及去,住在那里,直到希律死了。这是要应验主藉先知所说的话,说:'我从埃及召出我的儿子来。'"雅各的儿子约瑟曾经去了埃及,

后来他的骸骨被带回来了。但在马太福音这里提到了另一个约瑟,他也下到了埃及,带着谁呢?以色列的上帝——耶稣。这是惊人的预言。在雅各的时代,饥荒来临时上帝让约瑟先去埃及拯救了整个家族。所以雅各成了以色列,十二个儿子成了以色列,他的后裔最终成为了以色列十二个之派。但是上帝要让堕落的以色列变成属灵的以色列,要将那些分散的人重新聚集起来,以一个人为中心。这样,何西阿书的预言便成就了。耶稣来到世上聚集属灵的以色列时,是上帝从埃及将他领出来的。上帝通过另一个约瑟,成就了这件事情。

【加3:29】"你们既属乎基督,就是亚伯拉 罕的后裔, 是照着应许承受产业的了。"相信主 的人就会成为以色列。【罗2:28、29】"因为外 面作犹太人的,不是真犹太人;外面肉身的割礼, 也不是真割礼。惟有里面作的,才是真犹太人;真 割礼也是心里的, 在乎灵, 不在乎仪文。这人的 称赞不是从人来的,乃是从上帝来的。"这是什 么意思呢? 因耶稣的恩典重生, 因着圣灵的恩典 而合一的人,主要招聚他们为属灵的以色列支派。 【雅1:1】"作上帝和主耶稣基督仆人的雅各, 请散住十二个支派之人的安。"保罗用十二支派 的名称称呼教会。启示录7章也提到了十二支派, 【启 14: 1】"我又观看,见羔羊站在锡安山,同 他又有十四万四千人,都有他的名和他父的名写在 额上。"在末时代,上帝要将那与羔羊一同站在锡 安山上的十四万四千人彰显在全宇宙面前。为了成 就这事, 上帝正在拣选属灵的十二支派。回家的途 中,在毗努伊勒与上帝较力的人,是遇见上帝并得 到祝福的人。恳切祈求主帮助我们成为真正的以色 列人!

祷告:我们在天上的父,我们相信您的计划和应许必会实现,不是因我们有什么能力或功劳,是因您已在《圣经》中应许了我们的先祖。父啊,求您帮助我们也能成为实现这应许的一员,使我们也能获得拯救。在毗努伊勒向雅各显现的父啊,我们正在回天家的途中,求您也让我们遇见您,求您认证我们,祝福我们。奉永活的耶稣基督的圣名恳切祷告。阿门!

### 这是一本关于爱·真理·生命的杂志

网站: www.sostvcn.com

邮箱: sostvcall@sostvcn.com

sostvbjb@163.com(编辑部)

电话: 13804244366 15140501466