







耶稣说: "不要为自己积攒财宝在地上,地上有虫子咬,能锈坏,也有贼挖窟窿来偷;只要积攒财宝在天上,天上没有虫子咬,不能锈坏,也没有贼挖窟窿来偷。"【太 6: 19-21】

也就是说,一般人所依赖的物质财宝并不可靠,只有心灵的财富才是最可靠的。我们应该为自己积聚可靠的财宝。那么,什么时候才会享用这积存在天上的财宝呢?是否真如人们通常所想的:生前积德,而死后到天堂享用呢?我们暂且先不谈人死后是否会立即升入天堂享受,按照《圣经》的教导,人死后是仍归尘土,灵仍归于赐灵的上帝,而对义人的赏赐是在耶稣第二次来临的时候才会实现的。就今生而言,如果我们的心灵是富足的,我们的生活就会有充实和幸福感。因为虽然拥有了物质的财富,但如果心灵贫瘠,人生也会感觉虚空和孤寂。

耶稣接着说: "你的财宝在哪里,你的心也在那里。"这句话真是太正确了。 当我们积聚财宝在天上时,我们的心也就在天上了;当我们心灵的财富不断加增 的时候,我们也就是在基督里面不断地获得丰盛的生命。当我们的心在天上的时候, 将来也必会在那里居住。

属世的财富在表面上是不断累积的,当你的财富不断增多时,别人就会认为你是实在地拥有着,但却不知道,这些并不能填满心灵的空虚。属灵的财宝并不像物质的财宝可以看得见、摸得着,这是我们通过不断舍己和为他人付出的结果。当我们不断舍去的时候,其实就是在积聚属天的财宝。一方面,上帝会实实在在地记录这些善行;而另一方面,我们自己的品行也在不断圣化。"我们的财宝在哪里,我们的心也在那里。"



# Contents 目录

### 信仰人生

04 论独立

06 被忽略的为人之道

## 主必快来

08 瞥见宗教联合运动的一角

## 本期主题: 献上所有的人 牧者之声

10 part 1: 末时代被照亮的人

12 part 2: 放弃仅有之食物的忠诚

16 part 3: 舍弃至爱的忠诚

20 part 4: "洁净的冠冕"

25 圣灵的宝剑





#### 独立精神的危险

个人独立精神的危险——应当时刻谨记着,我们称为上帝特别子民的人,所负的责任是什么; 并要小心行为,免得发挥个人独立的精神,影响上帝的圣工,中了撒但的诡计,变成绊脚石,直接 挡住那些软弱而不良于行之人的道路。现今我们有给仇敌亵渎上帝,及取笑真理信徒之机会的危险。

教会中总不免有一些经常偏向于个人独立自主的人。他们似乎不明白这种精神,颇易使人过分信任自己,并信赖自己的见解,而不尊重弟兄们——尤其是那些上帝所派领导他百姓之人的劝导,也不重视他们的见解。上帝已将特别的权柄与能力赋予他的教会,任何人对此加以忽略或轻视,决不能算为无罪;因为凡这样作的人,就是轻视上帝的意见。

我们是生于末世时代的危险中,若心中存有自满与独立的精神,就必堕入撒但的诡计而失败。 和谐的行动——有一点应当谨防的,那就是独立的个性。既然成为基督的军兵,就当在各部门 的工作上行动和谐。每个工人在行动上,应当顾及他人。跟从耶稣基督的人,不可各自采取独立的行动。 我们的行动必须寄于上帝,也必须予以培养,使其和谐并团结一致。

#### 道德上的独立精神

互相信任之律——我们都是组成人类社会的一分子,彼此息息相关;所以我们无论作何助人益人的事,也都有使自己受惠的反应。这互相信任的原则,适用于社会的各阶层人士。穷人之有赖于富人,并不比富人之有赖于穷人更多。虽然这一阶层的人,要求分享上帝所赐较为富有之邻舍的福惠,但另一阶层的人,也是需要别人的脑力与体力的忠实服务;这是人类相互依存的关系。

人皆有顺从自己宗教信仰的责任——撒但千方百计,用人的影响力去捆绑其俘掳。他用感情的柔丝,维系那些与基督十字架为敌的人归从己方。无论这是何种感情——或父母,或子女,或夫妻,或社交——其效果都是一样。真理之敌,既尽力设法控制人的良心,那些受其影响的人,便无充分的勇气或独立的精神,去顺从自己个人宗教信仰的责任了。

牺牲个人的判断力——虽然理性与良心,都认定那道理是真实的,但这些迷惑的人们,却不敢有与传道人不同的思想;以致他们个人的判断,永恒的福利,都牺牲于别人的不信,骄傲与偏执了。

为正义而有的独立精神——现今要在基督教界的信仰标准上,毅然挺身而立,那是需要勇气与独立精神的。他们没有效法基督克己自制的榜样,也没有作任何牺牲;他们只是不断地设法,要规避基督所称为门徒身份标记的十字架。

需要反对世俗和道德独立的精神——当我们要与世俗反对之时,应当有全部的道德独立精神。我们要完全与上帝的旨意一致,才会有优势,并看出有与世界风俗习惯绝对分开之必要。 我们不应当是只略为提高标准而已;我们乃是要有十分清楚的界线,泾渭分明。



道德独立精神是一种美德——我们唯一安全之道,就是毅然挺立,为上帝的特别子民。我们不应向这堕落世代的风俗习尚作丝毫让步,乃是要有独立的精神挺身而立,不与败坏的拜偶像之风和世俗习作有丝毫的妥协。

#### 真正的独立

真正的独立不是固执——真正独立的心思,不是顽强固执之意。它会使青年人养成以上帝圣言为根据的意见,不顾别人怎样说与怎样行。在他们与不信之徒,无神论,或无信仰之人交游时,它会使他们为自己信仰的圣洁真理捍卫到底,而与那些不信上帝之朋辈的强辞和巧辩坚持对抗。如果他们是与那些以公布自称为基督徒者的瑕疵为得计,并对宗教、道德及美德,施以讥笑之徒相处,真正独立的精神,就必使他们有礼而勇敢地表示,笑骂纯正有理的辩论,乃是口拙词穷之末计。它将使他们看透那强解巧辩之辈的身后指使者,也就是上帝及人类之敌,并帮助他抵抗其代表之替身。

需要个人独立的精神——现今有人自诩说,若是处境不同,他们可能成就伟大而佳美的事,而在现实生活中,他们在上帝所安排之地位上,却不肯施展其已有的才干。其实,人能改造环境,环境绝不应该改造人。人应该抓住环境,使其成为锻造自己的熔炉。他应该成为环境的主人,而不该由环境来主宰他。个人独立的精神及才能乃是现今所需要的。我们无需乎牺牲个人的品格,乃是当予以调整,训练和提高。

应当独立到何种程度——上帝要他的子民经受训练,行动和谐,以致能达到彼此有共同眼光,同一的心志,及相同的见解的地步。为要达到这种程度,有许多是应当作成的。主决不要我们舍弃自己的个性。然而有谁能作正确的判断,决定这种个性独立的情形,应到何处程度呢?彼得劝告他的弟兄们说: "你们年幼的,也要顺服年长的。就是你们众人也都要以谦卑束腰,彼此顺服,因为上帝阻挡骄傲的人,赐恩给谦卑的人。"【彼前 5: 5】保罗论到谦卑时也说: "所以在基督里若有什么劝勉,爱心有什么安慰,圣灵有什么交通,心中有什么慈悲怜悯,你们就要意念相同,爱心相同,有一样的心思,有一样的意念,使我的喜乐可以满足。凡事不可结党,不可贪图虚浮的荣耀,只要存心谦卑,各人看别人比自己强。"【腓 2: 1-3】

惟靠上帝的大能——弟兄们哪,我劝你们应当专注于上帝的荣耀,以他的能力为靠山;以他的恩典为力量。借着查经及恳切祷告,求主使你们明白自己的本分,并忠心履行之。最要紧的,是应当在小事上培养忠心,如此可在较大的责任上,有忠贞的美德。我们往往忽略,不注意日常生活上的小事,然而形成品格的,却正是这些小事。人生的各样事件,对于或善或恶,都有很大影响。人的心思必须经过日常生活试验的训练,才可有力量在任何困难的境况站立得住。在磨难及险恶的日子,你需要有力量坚持正义,在万方反对的暴力之下,巍然独立。

## INDEPENDENCE



# 被忽略的为人之道

在这样一个竞争激烈的时代,"行事为人"中的"为人"二字远远地被甩在了"行事"之后。为了行事更方便,更有成效,人们提倡了很多新的"为人准则",比如,"做人不要太老实。""做人要有心机。""做人的底线""做人要有心计";还有一直广为流行的"厚黑学",所谓"厚黑"就是指脸皮要厚如城墙,心地要黑如煤炭,这样才能成为"英雄豪杰"。这些新的"为人准则",虽然从某些方面来说,带来了一定的"成功",但从真正意义上讲,那并不是真正的成功。

无论是世人还是基督徒,生活在这个世界上,不可避免的会涉及到两方面,那就是处事与待人,而且这两者都是看得见的行为。也就是说,当你在这两方面都做得很好时,博得了好评,或者得到了相当的回报时,别人就会认为你是一个成功者;相反,如果在事业上屡屡受挫,在人际交往中过于正直而遭人排挤,这样,在别人眼中你就会被看为一个失败者。这样说来,在一般人的印象中,当然也包括很多基督徒都会认为,在事业上有所成就,人际交往前呼后拥,一呼百应,这样就是成功之人了。人们往往喜欢拿外在的表现来衡量一个人的成败。

然而,在看得见的外在行为之外,还有一种看不见的东西,这是比起会做事或善于交际更为重要的; 不论是作为一般人,还是基督徒,更重要的就是为人。 当然,这并不是独立于处事和人际交往之外的一种行为,事实上,为人被蕴含在这两者之内,它是通过处 事与人际交往体现出来的一种独特的人格。

就为人与处事的关系来说,为人如何并不取决于 他做了什么,或者做了多少事。比如说,一位传道人 和一位普通的文字布道士,人们往往会看他们讲道如 何或销售量怎样,一般人都很容易凭这些外在成就来 看待一个人。但无论外在表现如何,他们在为人方面 都有可能做得很好,也有可能做得很差。一个人讲道 讲得好或差,卖的书或多或少,这与他做事的方式有 关,但表面的成功并不能断定他的为人如何。所以, 我们不能因着自己从事某项自认为或在别人眼中看为 是很高尚的工作,就贬低或轻视那些平凡的卑微工作 者;或许那些平凡工作者的为人更蒙上帝嘉许呢!

其实我只是想说,虽然一个人的为人可以通过他 的处事体现出来,但是一个人行事如何并不能说明这 个人的为人。就我们自己来说也是如此,不要给自己 一种错觉认为: "我的为人就是所表现出来的样子, 或者就是别人评价的样子。"在处事或人际交往方面 获得成功包含很多因素,在通常情况下,当我们在这 两方面表现得不错时,就很容易会认为自己的为人便 是如此。当然,也不排除有为人很好而处事也很成功 之人。但大多数情况恐怕是先处事,后为人者居多。

通过一个人的人际交往,尤能见得他的为人如何。 这倒不在于他的人缘好不好,朋友多不多,各种人际 关系是否和睦。拥有好人缘可能是因为性格随和,也 可能是因为做人圆滑,这些本身并不能说明问题。在 与人交往中,耶稣指出了一条黄金法则,他说:"你 们愿意人怎样待你们,你们也要怎样待人。"【太7: 12】很多人是为了维护自己的利益,或更多地为自己 谋取利益,而很好地实践了这条原则,但这样做无非 是变相地在为自己做打算。其实,耶稣在这里所教导 的,不是要让我们为了自己想得到的而去做出等量的 付出,而是在强调要将他人的利益放在首位,以真诚 待人,那么你所收获的自然就是真诚。

《礼记·中庸》说:"诚者天之道也,诚之者人之道也。"认为"诚"是天的根本属性,努力求诚以达到合乎诚的境界则是为人之道。"诚"是上帝的品性,如果在为人处事方面能以诚行事、以诚待人,那就是遵行了上帝所设定的为人之道了。如果我们更深一层分析的话,"诚"不仅表现在行事为人方面的诚恳宽厚,

而且还包含了作为其动机的真诚良善。

在说到"诚"的时候,往往与"信"是分不开的。自古以来,"诚""信"二字就被作为行事为人的基本准则,但现在人们却可以为了一己之私而弃"诚""信"不顾,甚至许多基督徒也纷纷效法。"诚"者,具有牺牲和舍己的精神,而"信"则表现了一个人是否正直、是否可靠的品性。"信"是指信实,意为可信的,值得信赖的,可以为坚持正义和原则而牺牲自己。上帝是信实的,上帝说出的话、发出的应许从不会改变或失效,但人却常常为了自己的利益而作出背信弃义之事。

待人是否诚实无伪,最能反映出一个人的品行是 否光明磊落。一个人即使朋友遍天下,但只要他失信 于其中一人,他的品行就要被质疑;因为一旦他认为 必要,同样会背叛他人。当然,我们并不论断别人诚 信与否,但至少我们自身要做到以诚待人,以信待人。

事实上,一个人的为人和品行如何,远远重于他的事业与人气。这并不是说工作和社交不重要,而是说,一个人即使在事业上再有成就,或者得到了再多人的认可,如果在品行上失败了,那么他的人生也就是失败的。最重要的不是我们在别人心中占据怎样的位置,或者从事着什么样的工作,而是我们为人究竟如何!



## 瞥见宗教联合运动的一角







1 2

当今世界的经济危机、自然界异常、社会道德堕落、宗教联合等等,无不向人们预示着耶稣再来的时日临近。 尤其是宗教界的联合运动,正式为启示录 13 章兽像的 竖立拉开了预言的序幕。

图 1 所显示的会场是 2014 年 1 月在美国德克萨斯州的沃斯堡举行的世界五旬节大会。出席大会的是来自于世界各地的五旬节教派的领导人,他们代表着数以亿计的五旬节教派的信徒。五旬节教派最显著的特征就是拥有各种灵恩经验。这场会议有一个特殊之处,就是教皇差他的好友托尼•帕尔默(图 2)在会中致辞,他自己也送去了表示祝福的视频录像。

托尼·帕尔默是世界福音派主教制教会联盟英国圣公会的主教,他的职责包括处理罗马天主教与基督教团结与和解。托尼·帕尔默并不是天主教的主教,而是英国圣公会的主教。天主教与这些教团有着非常紧密的合作,以达成全世界宗教联合的目的。

托尼·帕尔默的演讲非常狡猾地说明了"合一"的主题。他宣称分裂是属魔鬼的,并把罪名扣在了宗教改革家马丁·路德身上。作为圣公会的主教竟然对前人用生命捍卫的真理作出了如此的妥协。改革家们用鲜血换来的一点改革成果,都可悲地被逐渐葬送了。

他主张联合,却不是以真理为基础,而是在灵恩的经验上走向合一。在演讲中他还宣称改正教和天主教已经通过合约的方式完全联合了。自 1517 年马丁•路德写下 95 条纲要,现在已过去近 500 年,改正教和天主教重新握手言和了。这是历史的倒退,也是顺着预言轨迹的应验。

在会议中,教皇发表了视频讲话。他以谦卑的姿态 重述了约瑟及其兄弟的故事。约瑟被弟兄们误解和背叛, 但弟兄们遭遇饥荒去埃及寻粮时,双方的身份发生了变 化,这时约瑟掌握着弟兄们的生死,弟兄们向他下拜, 而约瑟却不计前嫌地以爱的眼泪拥抱了他的弟兄们。教 皇引用这个故事正是为了说明,改正教就是这些弟兄, 因为误解而背叛了天主教,最后会因饥饿而向天主教求 援,并敬拜他。教皇引用这则故事可谓是意味深长。

不久的将来,全世界的各个宗派将会联合在教皇的旗下。他们有一致的信仰理念——灵恩运动。正如启示录中所预言的:"我又看见三个污秽的灵,好像青蛙,从龙口、兽口并假先知的口中出来。他们本是鬼魔的灵,施行奇事,出去到普天下众王那里,叫他们在上帝全能者的大日聚集争战。"【启 16: 13、14】

这里,龙口、兽口并假先知的口,分别是指异教、 天主教和改正教,他们通过施行奇事和各种虚假的灵恩 运动而联合。我们正在经历着《圣经》预言的应验。先 是宗教联合,然后与普天下的众王联合,再将权柄和能 力交给教皇,这就是末后最大的事件和征兆。

亲爱的朋友,耶稣快要再来了!在普世性的宗教联合,以及宗教与政治联合运动的狂浪之下,我们只需在真理圣灵安静的引导下,得胜罪,成为义。这是上帝百姓的聚集之法。我们的保障不在乎自己,而是来自于上帝对我们的认证。愿我们每日为耶稣的再来作好预备!

(注: 想了解更详细的内容,请登录www.sostvcn.com网站,搜寻《圣经与时事》节目第29期"瞥见宗教联合运动的一角"。)



## PART 1. 末时代被照亮的人

大家观看过戏剧或是某场公演吗?一般情况下,观众席和舞台的光线是暗的,但是当主人公出演一个重要场景时,舞台的一角就会出现一束很强的圆形照明。这是来自聚光灯的照射。加强了照明,并有令人窒息的黑压压的观众席!……这是瞬间能使颤抖的呼吸平缓的场面。这是照明集中于主人公或某个角色的瞬间!但是,这种将要窒息的瞬间马上就要临到了。耀眼的聚光灯瞬间集中照亮上帝余民的日子将要来到了。上帝的余民理解并经历了末时代的真理和福音的精髓,他们说明自己是女人的后裔,他们是末时代的余民,是相信启示录14章三天使的信息并按照真理而生活的人。明亮的聚光灯集中照射在他们身上的日子即将要来到了。然而,被照亮的那日是很短暂的瞬间。在那重要而短暂的时刻,我们必须忠实地出演托付于我们的角色。当我们处在那个被照亮的位置,并站在舞台中央时,必须表现出自己是能够为上帝献上一切,甚至不顾惜自己性命的忠诚之人。

在《圣经》中记载了末时代将要接受聚光灯的照射而登场的一群百姓,他们是完全预备好的人,当灯光照亮他们时,他们原原本本地再现了像上帝那样毫无瑕疵的品格,他们是为上帝而完全忠诚于自己使命的人。他们的特征如下所述:

"龙向妇人发怒,去与她其余的儿女争战,这儿女就是那守上帝诫命,为耶稣作见证的。那时龙就站在海边的沙上。"【启 12: 17】

"圣徒的忍耐就在此,他们是守上帝诫命和耶稣真道的。"【启 14: 12】

"这些人未曾沾染妇女,他们原是童身。羔羊无论往哪里去,他们都跟随他。 他们是从人间买来的,作初熟的果子归与上帝和羔羊。在他们口中察不出谎言来, 他们是没有瑕疵的。"【启 14: 4、5】

上帝有时会略微用聚光灯照亮我们。当我们被照亮时,我们怎样呢? 当上 演某个事件或某种情景时,当试炼和试探临到时,上帝试验"这个人到底是否 预备好了为这个角色被照亮呢?"那时我们会显出什么样子呢?我们彰显出了 上帝的品格吗? 我们是否能显示出忠诚的见证呢? 即无论牺牲或放弃什么, 甚 至是我们的一切,连我们宝贵的生命也能放弃的忠诚。我们能显出以上帝的诫 命、旨意和真理为最宝贵的,并忠诚到底的信心吗?余民的特征中最重要的就 是忠诚。只有忠诚到底的人,才能成为上帝的见证,成为得胜者。十四万四千 人的特征之一即"口中察不出谎言来,他们是没有瑕疵的。"这节经文与"忠诚" 有着深刻的联系,其英文翻译为 "And in their mouth was found no guile" (KJV), 在这里的"guile"是指"狡猾的欺骗,心持两意。"心持两意是什 么意思?就是指对上帝不忠诚,这意味着没有全心献上,而是心怀二意,即侍 奉两个主的意思。忠诚与心怀二意是完全不同的。对上帝一心一意,决不会改 变的一片丹心,这种心志与信心就是忠诚,它与"狡猾的欺骗"之心,即心怀 二意是截然相反的。忠诚,就是把起初的约定坚守到底的意思,是"他发了誓, 虽然自己吃亏,也不更改。"【诗 15: 4】这是信实的特性。《圣经》记载了 最终把自己仅有的最后一点也献给上帝的忠诚之人的故事。让我们例举其中几 位人物的例子,来察看一下我们的忠诚之心。您准备好了为上帝——只要是他 的命令——就能献上一切并忠诚于他了吗?

## PART 2. 放弃仅有之食物的忠诚

我们都记得以利亚的故事,从亚哈王至以色列通国背道的时期,他一人独自屹立。但很少有人记得,因为有一个忠诚的人在背后支持了先知,帮助了以利亚,所以事情才得以成就。 这个人是谁呢?这个忠诚之人是一位外邦女子——撒勒法的寡妇。

#### 1) 以利亚的藏身

亚哈和全以色列百姓受到耶洗别的影响而深陷于拜偶像的背道之中。虽然上帝是他们生命和福惠的泉源,而且供应了他们一切的需要,然而他们完全忘记了这位上帝。为了使上帝的百姓从敬拜偶像的背道之风中脱离出来,而兴起了以利亚,他宣讲说: "我指着所事奉的永生上帝——耶和华,以色列的上帝起誓,这几年我若不祷告,必不降露、不下雨。"虽然人和动物因干旱和饥荒而遭受痛苦,但以色列百姓依然没有转向上帝。恶毒的王后耶洗别疯狂地寻索着以利亚的性命。于是,信实而无辜的以利亚不得不为了躲避这恶毒的耶洗别的攻击并保全性命而四处逃亡。

以利亚曾经藏身于基列溪旁的山中有数月之久,靠神迹吃着来自天上的食物。后来溪水因持续的干旱而枯竭了,上帝让以利亚到外邦国家寻找藏身之处。"你起身往西顿的撒勒法去,住在那里,我已吩咐那里的一个寡妇供养你。"【王上17:9】

#### 2)被拣选的外邦女子

这位撒勒法的寡妇并不是以色列人,她也无法拥有上帝选民所享受的特权与祝福。但是,以色列国中没有以利亚安全藏身之地的时候,上帝为了让以利亚能够得到安全的藏身之处,为了看顾并保护这位神人以利亚而拣选了这撒勒法的寡妇。即使以色列通国都背道了,但是其中依然隐藏有信实的百姓。

而且在四围的外邦国家,有许多通过传说和以色列历史中的 见证而得以认识上帝和真理的具有信心之人。撒勒法隶属于外 邦罪恶的城市西顿,这位外邦女子如何蒙拣选为上帝的先知 预备安全之所并为他供应所需的呢? 这位女子是相信上帝的 人, 虽然所领受的亮光很少, 但是她也依然顺从了所享有 的亮光, 她具有宽广的胸襟和一颗愿意为他人牺牲的美好 心灵。推罗附近的西顿是地中海沿岸的港口城市,也是当 时著名的商业和贸易城市。以艺术和娱乐著称的西顿, 也是敬拜偶像的中心地。而且因为贸易的缘故,各国的 传闻和消息都在这里得到了迅速地传播。可能这位女子 通过传闻得知, 最近遭遇的干旱和饥荒就是因为以色列拜 偶像并背叛上帝所遭致的。同时,她可能也听到了先知以 利亚勇敢传扬的上帝的警告。外邦城市西顿可谓是代表了混

乱的世界,就如《圣经》中所出现的意为"混乱"的巴比伦一样。在

人看来,外邦地区的推罗、西顿,以及西顿的撒勒法,都是先知很难以接近的地带,而且也是 绝不安全的。然而这些地方却是上帝为了让先知能够得以安全藏身而预备的唯一所在。也就说, 欢迎先知的地方不是以色列,而是西顿。

#### 3) 最大的试探

上帝曾经向这位女子启示过吗?虽然无从得知,但是通过所发生事情的原委就可以发现上 帝确实通过圣灵的感动向撒勒法的寡妇启示过。以利亚一直被追赶到很远的地方,他长途跋涉 了很久,疲惫不堪,并按照上帝所指示他的,去了撒勒法的女子那里。但是以利亚提出的第一 个请求——"求你用器皿取点水来给我喝。"这听起来似乎并不需要显出很大的信心。经过漫 长的旅途,饥困交加的以利亚为什么只是请求一杯水呢?可能他无法相信,上帝拣选的这位外 邦女子将会供给自己所需要的饮食。为什么上帝拣选了一位外邦女子而不是以色列的女子呢? 对此,他迟疑了片刻之后,终于鼓起了勇气相信上帝的话语,转向拿来水的女子,再次说道:"也 求你拿点饼来给我。"

那时,女子的回答是什么?"我指着永生耶和华你的上帝起誓……"这位女子难道不是因 为认识上帝——耶和华,所以才指着他的名起誓吗?女子说:"我没有饼,坛内只有一把面, 瓶里只有一点油。我现在找两根柴,回家要为我和我儿子做饼。我们吃了,死就死吧。""以 利亚对她说: '不要惧怕,可以照你所说的去做吧。只要先为我做一个小饼,拿来给我,然后 为你和你的儿子做饼。'"这个女子一下子就惊呆了。在一般人听来,以利亚这话该是多么让 人难以接受啊! 他的要求似乎太不合理了! 她自己现在也正处于只要吃掉仅剩下的最后一个饼 就要面临死亡的无奈境地,而这个人竟然向自己索要这宝贵的最后一点粮食!

这对于撒勒法的寡妇是最大的试炼。遭受饥荒摧 残的寡妇已经够悲惨的了,甚至连家中最菲薄的食物都 要断绝了。而她也无法像其他女子一样在生存受到威胁 时去依靠自己的丈夫。她只有一个不知道该如何去抚养 的儿子。由于遭遇干旱和饥荒,这女子原本所艰难从事的 零工也做不成了,而她也无处倾诉自己的贫穷和饥饿。可怜

的她正处于不得不放弃生存希望的恐惧中。而就在此时,以利亚出现了。

大家感受过饥饿吗?比起贫穷,饥饿更是对人类最基本需求的严重威胁。生存问题对于任何人来说,都是最难以经受的试炼。那时,对这女子的信仰是最大的考验,是否依然相信能供应自己所需的上帝的能力?这是我们从小就很熟悉的《圣经》故事,也许有人会觉得这很容易,但如果这样的事情真的临到自己,我们会怎样呢?无论这女子有着多么信实的信心,但当这位宣称自己是上帝先知的人提出这种索取的要求时,她心中会产生什么样的试探呢?"上帝甚至都没有垂听我的祷告,也没有应答并赐给我充足的食物,却还差遣了这个向我索要最后一点面粉和油做饼给他的自恃的人!"

况且,这女子还有一个非常宝贵的儿子要抚养!这一点粮食就是留给她快要饿死的儿子的,是她尽力要保存的最后一点粮食!但现在却要交给这个称自己是上帝先知的陌生人!此时,她所遇到的试验就是要把自己最后仅剩下的一点献出去。对于一个没有丈夫,只能依靠这唯一的一个儿子的可怜女子,现在却要让她把那为了儿子的性命得以保存所储备的最后一点粮食也献出来。这几乎是和吩咐亚伯拉罕献出自己最宝贵的儿子以撒一样令人难以接受的,这同样是需要具有极大信心的考验。

#### 4) 献出最后一点的忠诚

撒勒法的寡妇素来都亲切而宽厚地接待了客旅。但是现在她的内心有了争战,一边是为自己和儿子保存最后一点粮食的属肉体的欲望,另一边是圣灵的声音,让她为神人将这些献出来。她奋然做出了决定。她没有考虑这样会给孩子带来的痛苦,而决心要依靠供应自己一切需要的以色列的上帝。当圣灵在她心中要求她抛弃人类最基本的需求和自私时,她屈服于圣灵的声音。这是多么美好的忠诚啊! 任何父母或是母亲的心中都会首先顾及自己的孩子而过于自己,即使自己没有也想要留给孩子,想要更好地抚养孩子,这难道不是为人父母的天性吗? 然而,粮食断绝了,没有办法喂养自己所爱的儿子,作为一位母亲,眼看着孩子在逐渐地消瘦下去,只能用仅存的一点面粉做出最后的食物给孩子吃,对于这位深陷绝望命运和现实中的母亲,这种考验该是何等地艰难啊! 她必须具有多么大的信心和坚实的信仰,才能忍受这个试炼啊!

因为耶和华以色列的上帝如此说:'坛内的面必不减少,瓶里的油必不缺短,直到耶和华使雨降在地上的日子。'

最终,这女子心中的争战以胜利告终了。上帝惊人的应许萦绕在她耳边—— "因为耶和华以色列的上帝如此说:'坛内的面必不减少,瓶里的油必不缺短, 直到耶和华使雨降在地上的日子。'"【王上17:14】这位女子即使身处于可 怕而绝望的境地,她还是回应了圣灵的声音。她把最后的一点粮食交给了这位 陌生人,以此而见证了自己的信仰。上帝无法提出比这个更大的信仰的考验了! 撒勒法的寡妇舍弃了自己最后的、最宝贵的一点东西,顺从了上帝的吩咐。"照 以利亚的话去行。"在最大的试验中获得了胜利。是的,这是最大的考验。对 这位女子来说,这些就是她所有的一切,是她所拥有的最后的一切。如果为了 上帝和真理,并且为了顺从上帝的命令和旨意,甚至连自己的粮食和生计也能 放弃的话,您想过这种忠诚会到什么程度吗?在最后患难的日子,当有国以来 从未有过的患难临到时,将有要求临到上帝信实的儿女们,让他们为了忠诚于 上帝而献上自己最后的粮食、生计和生命。比起追求上帝的义,更爱惜性命的人; 比起上帝的真理, 更顾及自己安逸的人; 视属肉体的事情比属灵的事情更为重 要的人,他们绝对无法忍受这个考验。认为顺从上帝的诫命比任何事情都更为 重要的人, 拒绝接受兽印, 即使他们最后的生计都断绝了, 在生命受到威胁时, 他们也要为了上帝舍弃一切, 而不会放弃对上帝的忠诚。

撒勒法的寡妇按照上帝先知的话,把自己所剩下的最后一点,也就是对她来说最后的一点面粉和油献给了上帝。这位忠诚的女子的故事,就是为了在末时代不能买卖之时,在面临贫穷、饥饿和生计受到威胁时,依然拒绝接受兽印,而忠诚于上帝之人所记录的。大家如何呢?大家是否做好了准备,

为了顺从上帝的诫命和旨意,哪怕生计再艰难,即使在生命受到 威胁时,也放弃自己所剩下的最后一切——最后的东西,忠诚

于上帝吗?

## PART 3. 舍弃至爱的忠诚

旧约《圣经》中有一个故事初次看起来似乎很难理解,但是仔细研究这个故事就会发现 它与"忠诚"有着深刻的联系。让我们一起来研究吧!

#### 1) 耶弗他的出生

《圣经》中记载了士师耶弗他,我们从简短的记录中可以获得不少的教训。也许大家不是很熟悉耶弗他,而且以他为主题的讲道也不是很多,但是在希伯来书 11 章列举的信心之祖中出现了他的名字。耶弗他是怎样的人呢?"基列人耶弗他是个大能的勇士,是妓女的儿子。耶弗他是基列所生的。基列的妻也生了几个儿子。他妻所生的儿子长大了,就赶逐耶弗他,说:'你不可在我们父家承受产业,因为你是妓女的儿子。'耶弗他就逃避他的弟兄,去住在陀伯地,有些匪徒到他那里聚集,与他一同出入。"【士 11:1-3】

耶弗他是妓女的儿子,是庶子,他在家中无法受到良好的待遇,是在人们的藐视中长大的。他长大后,最终被赶出了家门,也没能承受父家的产业。我们先来查看这里所说"承受家业"的意思,这个制度是只有以色列才具有的独特传统,是被确立在律法中的制度,是为了永久保存属上帝的产业并维持血统而设立的制度体系。在承受家业的制度中大致有财产和血统两种,在血统方面,就是留下后代从而获得家族继承人的资格。从他们的子孙中将会出生他们的拯救者——弥赛亚,这种特权对以色列百姓来说,和生命一样重要。所以,无法承受家业是非常绝望的。被逐出家门的耶弗他住在陀伯地,那里有很多力大勇猛之人跟随他,所以他成为了带领庞大队伍的将帅。

#### 2) 成为士师的耶弗他

无法承受父业并被驱逐的耶弗他受以色列族长之膏,成为了他们的领袖。当亚扪人攻打 以色列时,基列的长老就去找到耶弗他,拜托他为以色列争战。

"亚扪人攻打以色列的时候,基列的长老到陀伯地去,要叫耶弗他回来。对耶弗他说:'请你来作我们的元帅,我们好与亚扪人争战。'耶弗他回答基列的长老说:'从前你们不是恨我、赶逐我出离父家吗?现在你们遭遇急难为何到我这里来呢?'"【士 11:5-7】

"基列的长老回答耶弗他说:'现在我们到你这里来,是要你同我们去,与亚扪人争战。你可以作基列一切居民的领袖。'耶弗他对基列的长老说:'你们叫我回去,与亚扪人争战,耶和华把他交给我,我可以作你们的领袖吗?'基列的长老回答耶弗他说:'有耶和华在你我中间作见证,我们必定照你的话行。'于是耶弗他同基列的长老回去,百姓就立耶弗他作领袖、作元帅。耶弗他在米斯巴将自己的一切话,陈明在耶和华面前。"【士 11:8-11】

从11节可知,耶弗他是与上帝交往的有信心之人。 "耶弗他在米斯巴将自己的一切话,陈明在耶和华面前。"米斯巴是约书亚时代上帝和以色列百姓同在时 打败了所有外邦国家的得胜之地,也是纪念上帝能力 的历史胜地。而且这里也是撒母耳先知时代以色列百 姓悔改自己的罪恶并除掉一切偶像而实行改革,在属 灵上幡然觉醒的地方,同时也是大大得胜非利士的纪 念地。所以,到米斯巴在上帝面前陈明一切,就说明 耶弗他作为信实之人是寻求上帝的能力,而大有信心 的,并且也是无论面临何事都首先省察己心并悔改, 而恳求上帝临格的谦卑之人。

"耶和华的灵降在耶弗他身上。"【士 11:29】 耶弗他在米斯巴为此事向耶和华祷告并蒙了应允,于 是出去和亚扪的子孙争战。

#### 3) 耶弗他的许愿

耶弗他走向战场,向上帝许愿。

"耶弗他就向耶和华许愿,说:'你若将亚扪人 交在我手中,我从亚扪人那里平平安安回来的时候, 无论什么人,先从我家门出来迎接我,就必归你,我 也必将他献上为燔祭。'"【士 11:30、31】

"于是耶弗他往亚扪人那里去,与他们争战;耶和华将他们交在他手中。"【士11:32】

"他就大大杀败他们,从亚罗珥到米匿,直到亚备勒基拉明,攻取了二十座城。这样,亚扪人就被以色列人制伏了。耶弗他回米斯巴到了自己的家。不料,他女儿拿着鼓跳舞出来迎接他,是他独生的,此外无儿无女。"【士 11: 33、34】



上帝的灵与耶弗他同在,战争以大获全胜告终。 耶弗他大大称颂上帝的能力并回到家中时,他独生的 女儿最先出来跳舞欢迎他。然而他曾许愿要将他胜利 归回时最先迎接的献上为燔祭。耶弗他看见女儿后就 撕裂衣服哀哭。但是我们在这里可以看到父亲和女儿 依然显出了他们的信仰和忠诚。虽然他的心似乎要撕 裂了,但是依然向女儿说明绝不会违背自己要把她献 给上帝的许愿。女儿听后也说:"父啊,你既向耶和 华开口,就当照你口中所说的向我行,因耶和华已经 在仇敌亚扪人身上为你报仇。"他们是何等信实啊! 即使所许的誓愿会损害自己,但是依然没有改变,这 显出了他们极大的忠诚,就如亚伯拉罕献以撒的场面 一样。

# 4) 耶弗他真的把女儿献为燔祭了吗?

这里必须稍加提及的一个问题是,耶弗他真的把女儿献为燔祭了吗?这个问题长久以来成为了神学家们彼此争论的问题。因为在37节和38节中所出现的记载是:"因作为处女死去。"(此处是按照韩文译本。中文和kjv译本含义相同。)"又对父亲说:'有一件事求你允准:容我去两个月,与同伴在山上,好哀哭我终为处女。'耶弗他说:'你去吧!'就容她去两个月。她便和同伴去了,在山上为她终为处女哀哭。"

根据最准确的《圣经》译本(即kjv《圣经》)可知, "因作为处女死去"这个表达应该是"我因自己是处 女",并没有"死去"之意。更重要的是,希伯来原 文中没有这句话。所以这里是韩文翻译有误。39节下 段,"不知道男人就死去。"(此处韩文翻译有误, 中文译本是准确的。)英译为"she knew no man"即"她 不知道男人",并没有强调她"死去"的意思。

而且《圣经》没有记载耶弗他把女儿献为燔祭。 只是说: "照所许的愿向她行了。"如果耶弗他真的 把女儿献为了燔祭,《圣经》难道不应该明确地记录 下来吗? 士师记 11 章 37-39 节之所以强调耶弗他的 女儿作为处女的身份,是为了强调她终身为处女。所 以,她被献给上帝(31 节译为"燔祭"),是指她终 身未嫁,作为在圣幕中服侍的女子。(参考出 38:8)



耶弗他是慎重地考虑了基列长老的请求后才 接受的,并且为了争战而在米斯巴向上帝祷告, 从中我们知道, 耶弗他并不是轻率地在上帝面前 许下誓愿的人。而且从耶弗他送去消息给亚扪王 可知,他对以色列出埃及的事迹也很清楚,他并 不是不明白旧约律法的无知之人。他很清楚的知 道,在律法中把焚烧子女献祭规定为极严重的罪 行(见利18:21,20:2-5),所以他不可能把女 儿献为燔祭。如果耶弗他犯了上帝明令禁止的罪, 他就应该受到咒诅, 但是后来他还是作以色列的 士师六年之久才离世。(见士 12:7)而且最主要 的是,在新约《圣经》中有关信心的章节里称赞 耶弗他是有信心之人(见来11:32)。从31节可 以看出,耶弗他的许愿是耶和华的灵临到他之后 才发出的, 所以, 有耶和华的灵临格的耶弗他也 不可能像外邦人那样做出将人献祭的事情。同章 的 40 节中, "哀哭"的原意是"称颂""纪念", 而不是将人献为燔祭作为规例或纪念。

#### 5) 耶弗他所放弃的是什么?

在《圣经》中有关耶弗他的记载很简短,所 以很多人无法发现其中所隐藏的深刻道理。但是 当我们来仔细地深入对照耶弗他的处境时, 就能 获得很多的教训。让我们想一想,耶弗他的痛苦 和遗恨就是自己没能承受产业的绝望境地。但是 他从被驱逐的庶子身份以及无法承受家业的忧伤 处境中脱离了出来,成为了带领以色列的士师和 指导者,重新获得了威望,并且神气十足的名列 于以色列的后世族谱,成为了能够继承家业之人, 并且享有了作为弥赛亚祖先的特权。行了伟大壮 举的耶弗他终于获得了能够继承家业的条件和资 格,但是为了遵守向上帝许下的誓愿,必须把自 己唯一的女儿分别出来献给上帝,这对他来说, 在世上的一切都化为了泡影。他遵照向上帝所许 下的誓愿, 忠诚地献上了自己的女儿, 放弃并牺 牲了子孙的繁荣、家门的昌盛, 以及拥有后代昌 盛的幸福。

人类的基本要求中有一个就是宗族的繁荣昌 盛。特别是旧约时代, 多子多孙、繁衍家族人口 和维持势力是能使家门显赫并光耀自己名声而显 得尤为重要的事情。在当时,人们极大的盼望就 是留名后世,得到尊荣的评价和名誉,获得家门 的繁荣。无论是在过去还是现在,对于很多父母 来说,子女都成为了自己的偶像。对很多父母来 说,子女的荣誉和成功就是他们的一切。不知道 有多少父母为了子女的出人头地, 为了子女的名 誉和成功而背弃了对于上帝和真理的忠诚! 不知 道有多少可怜的父母, 把子女献给了世界之神、 学习之神、成功之神的祭坛上,为了获得来自子 女成功的满足而牺牲了一切的活着! 耶弗他成为 了生活在末时代的基督徒父母们的榜样。他为了 遵守向上帝许下的誓愿, 为了坚守向上帝起誓的 忠诚,献上了自己最宝贵的女儿,牺牲了属世界 的快乐。他认为在上帝面前成为信实而忠诚之人, 比世上的一切都宝贵。他是信实的, 放弃了人类 最基本的幸福, 甚至是最重要之物, 而遵守了对 上帝许下的誓愿。

耶弗他度过了孤独的生活, 无法享受拥有子 孙的天伦之乐和后代的繁荣。在旧约时代,没有 自己的后代或部族就意味着不仅是在年老之时, 而且是终身的无所依靠和力量。特别是在以色列, 因为拥有对弥赛亚的预言, 所以, 如果没有后代 来传承弥赛亚的降生就相当于遭受了咒诅, 而且 没有子女和终身未嫁可以说是令人绝望的。但是 耶弗他为了忠诚于向上帝立下的约定,放弃了自 己个人自私的欲望。他是多么信实而忠诚的人 啊!各位,你们是否具有一颗为了忠诚于上帝而 甘愿舍弃人类最基本之需要的心呢? 你们是否下 定了决心?你们是否有一颗为了忠诚于上帝,为 了固守真理而放弃一切, 甚至是人类最基本的快 乐(即子女)的忠诚之心呢?末时代的百姓将要 放弃属世的快乐和家庭的安逸生活, 必须忠诚于 上帝。而耶弗他的故事就是作为我们的榜样而记 录下来的。为上帝不惜牺牲一切,并放弃一切的 人,才能在最后为主站立。

## **PART 4.** "洁净的冠冕"

"我说:'要将洁净的冠冕戴在他头上。'他们就把洁净的冠冕戴在他头上,给他穿上华美的衣服,耶和华的使者在旁边站立。"【亚3:5】

撒迦利亚书3章的启示并没有在给约书亚穿上华美的衣服后就结束,之后继续展开了意味深长的故事。将洁净的冠冕戴在他的头上,并描述了所应许的天国生活。为什么启示不在穿上华美的衣服时就结束呢?其中蕴含了我们必须要领悟的非常深刻的道理,那就是为了告诉我们,唯独要借着悔改并让上帝为我们穿上华美的衣服,即唯独要依靠上帝获得称义,否则得救是无法完成的。这只不过是救赎的开始而已。很多基督徒认为在十字架上,救赎工作就结束了,只要相信十字架的宝血就足够了,只要相信十字架并且悔改就可以了,就得救了。这是基督教普遍的教导。当然,只有悔改的人才能得救。但是《圣经》传达了更为深刻的真理,那就是在基督徒得救的经验中,相信耶稣十字架上的宝血不过是开始而已。如何能知道呢?通过我们现在所学习的撒迦利亚书3章就能明确地知道。如此说来,还需要什么呢?撒迦利亚书3章告诉我们:只有华美的衣服是不够的!头上还要戴上洁净的冠冕!这是什么意思呢?从5节开始,通过对这些内容的深入学习就能明白了。现在我们一起来学习5节至10节的内容,这是基督徒必须明白的非常重要的《圣经》真理。

#### 1) "把洁净的冠冕戴在他头上"

如撒迦利亚书的启示中所出现的一样,上帝不仅为悔改的罪人穿上华美的衣服,还要为他们戴上洁净的冠冕。"洁净的冠冕"是什么呢?其意义是什么呢?





#### 1. 何为"洁净的冠冕"?

"洁净的冠冕"是指在圣所制度中祭司长的头上所戴 的冠冕。我们一起来查看一下与之相关的章节。

> "摩西带了亚伦的儿子来,给他们穿上内袍,束上 腰带,包上裹头巾,都是照耶和华所吩咐摩西的。" 【利8:13】

> > "把冠冕戴在他头上,在冠冕的前面钉 上金牌,就是圣冠。都是照耶和华所吩 咐摩西的。"【利8:9】

利未记8章记录了摩西照耶和华 所吩咐的任命亚伦的儿子为祭司长, 给他穿上祭司长的衣袍。祭司长的头 上所戴的冠冕就是洁净的冠冕。

出埃及记39章对冠冕也有详细的描述: "并用细麻布作冠冕和华美的裹头巾,用 捻的细麻布作裤子。他用精金作圣冠上的牌,在上 面按刻图书之法,刻着归耶和华为圣。又用一条蓝细 带子,将牌系在冠冕上,是照耶和华所吩咐摩西的。"【出 39:28, 30, 31]

这里必须特别注意的一个事实是,祭司长所戴的冠冕 是三层的,正面刻有"归耶和华为圣"。所以,这个冠冕 被称为"圣冠"。金牌用一条蓝色的带子系在"亚伦的额头" 上, 这象征着作为大祭司长, 他理解并顺从上帝的话语, 这正是基督徒的象征。这象征着基督徒的三层冠冕,同时 也预表了得救之人将要作为祭司长、和基督一同在天上作 王一千年时(见启 20:4,6),头上所戴圣洁的冠冕。

### 2 将"洁净的冠冕"戴在头上的含 义——圣化

将清净的冠冕戴在头上的属灵含义就是圣化。如以上 《圣经》所记,祭司长头上戴的冠冕贴着金牌,还刻有"归 耶和华为圣"。而且这些文字和戴有冠冕的祭司长的额头 是贴着的。这里有非常宝贵的属灵含义,是启示我们末时 代的圣徒们, 即蒙拣选成为上帝的儿女和圣洁的祭司长的 **圣徒们**,他们的前额在上帝面前必须是圣洁的、洁净的。

前额的洁净是什么意思?这和"圣化"又有什么关系?

从科学角度来看,在我们的前额中有大脑的额叶,额叶主管着理性、判断、选择、决定和意志。而额叶中最重要的机能就是灵性、道德和意志。那么,前额的洁净是什么意思呢?圣灵通过我们的额叶动工,上帝赐给了我们自由意志,当罪恶和诱惑临到时,是随从撒但的暗示去选择犯罪?还是听从圣灵的声音——屈服于圣灵而击退诱惑?这种选择取决于我们自己的意志。人类的意志若是选择上帝的声音,那么他就能过义的基督徒生活;反之,如果随从肉体的声音而活,就会走上恶人的道路。

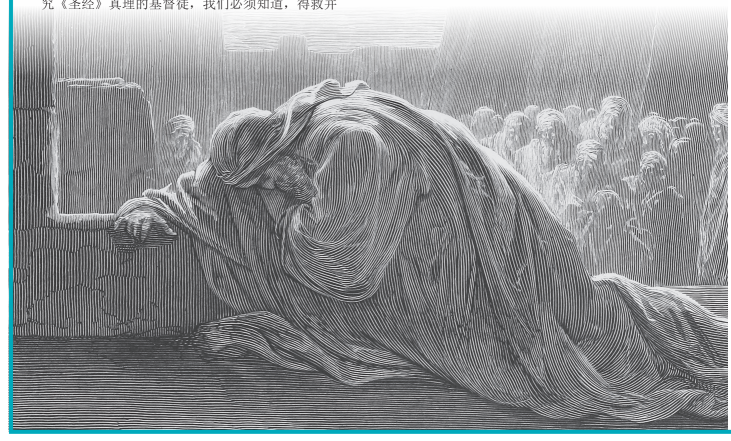
所以,我们在任何时刻都不能随从肉体的意思而要屈服于圣灵的声音,顺从上帝的旨意,做出如此选择的时候,我们的前额和大脑中的思想就会变得洁净,而这种生活的持续就是圣化,即在圣灵的引导下顺从主的旨意所过的圣洁的生活就是圣化。现今的基督教中几乎不强调圣化,也不教导人们要过顺从上帝诚命的圣洁的生活,即听从圣灵的声音而顺服的生活;而且也不教导属灵的成长,以及变化为像上帝品格的必要性。因为"在十字架上就已经得救了,所以只要信,靠着恩典就得救了。"这种教导是把很多人引向灭亡的教导。作为生活在耶稣再来之日非常迫近的末时代的圣徒,作为深入研究《圣经》真理的基督徒,我们必须知道,得救并

不是只有称义就结束了。如果称义是进入天国的门票,那么圣化就是使人能够得以适于进入天国生活的预备。也就是说,只有适应天国圣洁的社会并具有能融入其中生活的资格,才能居住在天国。

要再次强调的是,悔改后接受称义、重生,这不过是得救的开始。如果只有重生没有成长,就停滞不前,那么就不是活的信仰,也不是活的信仰经验。重生之后一定伴随着成长,这种成长就是过一种圣洁的生活,即在每瞬间都顺从于在人类大脑额叶中动工的圣灵的声音而活。这就是圣化的生活,是带着屈服于圣灵的意志而生活。所谓"圣化"并不是多么深奥的概念。过着一种时刻与耶稣基督同行的生活,即顺从圣灵的声音和上帝旨意的生活,这就是圣化。

#### 2) 洁净的冠冕和上帝的印

在这里必须要知道的一点是, 洁净的冠冕和末时代的余民要接受的永生上帝的印有非常密切的联系。启示录 22 章 4 节有这样的话: "也要见他的面。他的名字必写在他们的额上。"上帝和羔羊的名写在额上是什么意思?在《圣经》中, 上帝的名





代表上帝的品格(参考出 33:18-23)。所以,在额上写有上帝的名,就是指上帝的品格要在我们的品格中再现,这和撒迦利亚书 3 章所说的"戴上洁净的冠冕"是有联系的,这意味着我们要把自己的意志屈服于上帝的旨意,从而主的品格要再现于我们的前额(额叶)。也就是说,带着持续地屈服于圣灵的意志得胜罪,逐渐塑造成像上帝的品格。换句话说,也就是持续地维持重生的心,借着时刻与圣灵的交往得胜罪,并且在每当撒但的诱惑来到时,都不断地选择正确的一边,从而塑造灵性、道德和意志力,使其变得稳固,最终达到像上帝的品格。这就是前额洁净的意思。他们的前额会印上上帝的印。

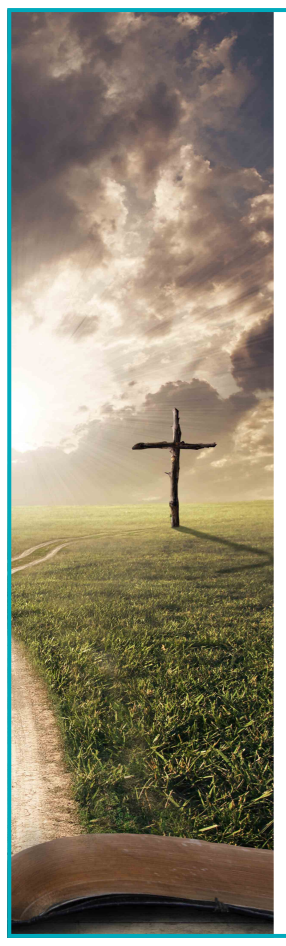
#### 3) 上帝赐下的美好应许

将洁净的冠冕戴在约书亚头上的上帝也赐下了美好的应许。约书亚代表受到撒但控告的软弱的罪人。上帝从撒但对约书亚的控告中拯救并饶恕了他。给他脱去污秽的衣服,并为他穿上华美的衣服。现在他的罪和他百姓的罪得到了饶恕,以色列穿上了"华美的衣服",即基督的义。并且上帝再次认证他为祭司长,给他戴上华美的冠冕。约书亚头上戴的冠冕是祭司长所戴的,虽然

曾经犯罪,但是现在重新获得了在上帝的圣所中服务的资格。不仅戴上了洁净的冠冕,而且前额要因创造的能力和恩典而恢复像上帝的品格。但是这个应许是在度圣化的生活的前提和条件下所赐的。这个应许就是,"万军之耶和华如此说:你若遵行我的道,谨守我的命令,你就可以管理我的家,看守我的院宇;我也要使你在这些站立的人中间来往。当那日,你们各人要请邻舍坐在葡萄树和无花果树下。这是万军之耶和华说的。"

#### 【亚 3:7, 10】

这里说的是什么?是什么应许?这就是得救的应许,这应许了在荣耀的天国生活。管理上帝的家,看守他的院字,就是指在天国和主一同作王,永远得享蒙救赎和永生的福分。在葡萄树和无花果树下彼此招待,就意味着能够在天国参加永远的筵席,与主一同幸福的生活,就如通过了大赎罪日后所有罪都得到饶恕的以色列百姓在极大的喜乐中所度过的预表天国生活的住棚节一样,摆设筵席彼此招待。这是应许他们能够与侍立在上帝宝座周围的天使一同进入荣耀的国度而永远赞美主,并与主一同生活。但是这个应许的条件就是"遵行我的道,谨守我的命令"。如果持续地顺从上帝的旨意而活,走圣化的道路,那么,上帝就会如此成就。这是多么明确的真理啊!



但是为了使之得以成就,上帝又发出了另一个惊人的应许。这就是 "我必使我仆人大卫的苗裔发出。"【亚3:8】这个应许就是说,"将 来我要让那位替你们赎罪的救主降生在世上。这位救主不但要拯救人类 脱离罪恶,还要亲自道成肉身,作为人生活在世上,从而知道如何帮助 人类,并且能够更加理解人类的处境,而很好地为他们作中保工作。这 位救主也要赐下恩典和能力,帮助软弱的人类过得胜罪的生活。他能使 软弱的人类重新成为圣洁的祭司长。这是一个保证,也是一个应许,即 他要作为弥赛亚降世。约书亚和他的百姓得到饶恕是因为他们对将要来 到的救主的信心。如果他们遵行他的道并谨守他的命令,他们要依靠他 的功劳成为"预表之人",在世人面前被高举为天国的子民。今日不也 是如此吗?耶稣成为了我们的盼望、我们的公义和我们的救赎。我们因 救主宝血的功劳和拯救,从罪中得以释放,重新成为祭司长,在天国得 享永远的福分。

通过这里的学习,我们明白了在撒迦利亚书3章所记录的简短启示中,完整地蕴含了上帝救赎的深奥计划,以及上帝如何使之成就的方法和过程。基督作为我们慈悲的大祭司,正在为我们进行最后的中保工作,虽然撒但控告我们,并竭力攻击我们要使我们灭亡,然而上帝饶恕一切凭着信心握住救主而悔改的罪人,并赐下称他们为义的恩典——使罪人恢复为圣洁的祭司长的惊人的能力,这难道不是最鼓舞人心,最有希望的启示吗?上帝的救赎计划与大爱是多么惊人啊!

#### 结语:

撒迦利亚书3章的启示正是为末时代的圣徒所记录的。现在天上正在进行的审判中,主正在为我们这些罪人拦阻撒但的控告,并且作为我们的中保为我们辩护。这个工作正在进行着。我们犯罪的生活为魔鬼提供了多少控告的把柄啊!因着我们不足的品格和言行,给主加上了多少的羞辱啊!每当想到这些,就更加感觉需要多么严肃而信实地生活啊!我们正生活在属灵的大赎罪日,我们应该更加恳切地在上帝面前刻苦己心,悔改自己的罪,为心灵的洁净献上祷告!

为了让上帝宣告给我们"脱去污秽的衣服",为了让他"给我们穿上华美的衣服",并将洁净的冠冕戴在我们头上,重新任命我们为祭司长,我们难道不应该现在就谦卑己心吗?

上帝现今正在通过撒迦利亚书3章向我们发出希望的邀请。无论我们穿着多么污秽的衣服,他已应许要为我们脱去,并给我们穿上华美的衣服,为我们戴上洁净的冠冕,并要拯救我们。

今天您也对撒迦利亚书3章所启示的上帝的救赎计划充满感激吗? 并且愿意悔改而把心献给主吗?现今正是领受恩典的日子,现在正是拯救的日子,我们难道不该祈求上帝洁净我们的心吗?恳求主将洁净的冠 冕戴在我们头上,让上帝的印印在我们额上!

愿撒迦利亚书3章的启示能够成为各位读者朋友们的生活。



上战场时,要有刀剑和武器,手无寸铁是无法打仗的。《圣经》将上帝的话语比作利刃,也将圣灵比作宝剑,是我们必备的武器。那么,我们如何通过话语打仗?这并不是一把可以挥舞的真实刀剑,而是一把属灵的剑。这意味着什么?今天让我们一同研究这个主题。我们所参与的争战并不是属血气的战争,不是与某个人争战,而是与魔鬼争战,与自我争战。人类历史上最大的争战是与自我争战,但很多时候我们并未真实地感受到这一点。这究竟意味着什么呢?让我们先来看一下以弗所书6章中的"全副军装"。

#### 属灵的争战

【弗 6:10】"我还有末了的话:你们要靠着主,倚赖他的大能大力,作刚强的人。"许多人只强调耶稣里的刚强,"耶稣的义成为我的义,耶稣的功劳成为我的功劳,在耶稣里面成就了一切。"他们只强调耶稣所做的事情。当然,耶稣在我里面,我在他里面时,我们便与上帝合一;当我们倚赖主的大能时,主就饶恕我们,用他的义遮盖我们,使我们成为义,并赐给我们救恩。除此以外,我们必须靠着主,倚赖他的大能大力,作刚强的人。我们若在主里面,就会怎样呢?会因主的能力成为刚强的人,当然也包括肉体的刚强,但更是指属灵的刚强——我们的心与自我、罪恶和魔鬼争战而得胜。【弗 6:11】"要穿戴上帝所赐的全副军装,就能抵挡魔鬼的诡计。"



以下是与保护我们的盔甲有关的内容。

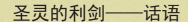
【弗6:12】"因我们并不是与属血气的争战, 乃是与那些执政的,掌权的,管辖这幽暗世界的, 以及天空属灵气的恶魔争战。"这是一场属灵的争 战,是与魔鬼进行的争战,是与那想对魔鬼的诱惑 作出回应的本性所进行的争战。事实上,我们是参 与争战的士兵, 而许多基督徒常常容易忘记这一事 实。主挑选基甸的三百名勇士时,是用什么方法? 虽然所有人都受到了训练, 但只有其中三百人被挑 选参与战争, 因为他们是真实地感受到自己身处战 场的人。起先招来了三万两千人,后来剩下一万人, 最后只剩下三百人,这三百人是像狗一样舔着水喝 的人。他们用手捧水,边走边舔,并时时向四周观望, 察看敌军是否偷袭。虽然很疲乏,但他们并没有跳 入水中尽情地畅饮, 因为他们没有忘记自己是身处 战场,他们明白自己的处境,这就是基甸的三百名 勇士。这节经文明确地说,我们是在争战中,如果 我们忘记了自己的处境,就必会失败。我们争战, 是与魔鬼和自我争战。"因我们并不是与属血气的 争战, 乃是与那些执政的, 掌权的, 管辖这幽暗世 界的,以及天空属灵气的恶魔争战。"

【弗6:13】"所以,要拿起上帝所赐的全副军装,好在磨难的日子抵挡仇敌,并且成就了一切,还能站立得住。"这是多么宝贵的话语!在末时代,我们要抵挡所有仇敌,成就了一切之后,能站立得住。站立在哪里呢?在上帝面前。我们获得冠冕之前必须经历十字架,在戴着冠冕站在上帝宝座前以先,必须经历战争。这场战争是有史以来最残忍最可怕的战争,是属灵的战争。为了在这场战争中获得胜利,我们要拿起上帝所赐的全副军装,可以灭尽那恶者一切的火箭。恶者的火箭是什么?过去的盔甲里面都填充了海绵,所以当火箭射入盔甲的中间部位时,身上就会着火,许多人因此被烧伤甚至烧死。但我们若穿上全副军装就不会死,因为它没有任何缝隙。所以,这里说要穿戴上帝所赐的全副军装。

#### 全副军装

【弗 6:14、15】"所以要站稳了,用真理当作带子束腰,用公义当作护心镜遮胸,又用平安的福音当作预备走路的鞋穿在脚上。"我们不仅要被耶稣称义,还要因每日赐下的圣灵的恩典成为义,并过义的生活,这就是我们的护心镜。当身体的某个部位被刺伤时,我们会感到疼痛,甚至会留下后遗症,但只要挡住心脏,就不会丧命。所以要佩戴公义的护心镜——因圣灵的感动产生义的品行与义的生活。

【弗6:16、17】"此外又拿着信德当作藤牌,可以灭尽那恶者一切的火箭。并戴上救恩的头盔,拿着圣灵的宝剑,就是上帝的道。"这是什么意思?难道是将《圣经》当作剑在手中挥舞吗?用上帝的道争战究竟意味着什么?这里上帝的道是圣灵的宝剑。在末时代上帝赐给我们的全副军装中,唯一攻击性的武器就是剑,就连我们的信心也是用来防御的。剑就是上帝的话语。【弗6:17、18】"并戴上救恩的头盔,拿着圣灵的宝剑,就是上帝的道。靠着圣灵,随时多方祷告祈求,并要在此儆醒不倦,为众圣徒祈求。"现在穿上了全副军装,但还缺少什么呢?祷告,所以这里单独提到了祷告。【弗6:19】"也为我祈求,使我得着口才,能以放胆,开口讲明福音的奥秘。"我之所以引用 18、19 节的内容,是因为这里提到了祷告。





这里说我们要拿着圣灵的剑,即上帝的话语,这是唯一的攻击性武器。即使穿上了能抵挡一切诱惑与攻击的全副军装,但那唯一攻克并得胜自己的方法是什么呢?圣灵的剑——话语。抵御谬道或恶灵的攻击,使我们能与它争战的武器就是《圣经》的话语。耶稣说:"撒但退去吧!经上记着说……"耶稣在地上受到攻击时,所使用的唯一武器就是《圣经》的话语。我们也是如此,所以我们需要多么殷勤地研究和默想《圣经》的话语啊!《圣经》话语要时常充满在我们大脑中。

【来 4:12、13】"上帝的道是活泼的,是有功效的,比一切两刃的剑更快,甚至魂与灵、骨节与骨髓,都能刺入、剖开,连心中的思念和主意都能辨明。"这里将《圣经》比作两刃的剑,是活着的话语。请问:今天主的话语是否活在你我的心中?不是早上读完就放在家里,而是从早到晚活在我们大脑中,反复地思想。这话语是否在我们里面活着运行呢?我们不一定时时把《圣经》带在身上,但我们一定要将上帝的话语藏在心里,因为这是圣灵的宝剑。

"比一切两刃的剑更快,甚至魂与灵、骨节与骨髓,都能刺入、剖开,连心中的思念和主意都能辨明。"从中可以看到,这剑是活的,仿佛有眼、有手,可以暴露、刺透和剜出我们里面的罪恶。上帝的话语是活的话语。即使我们非常熟悉《圣经》,甚至能背诵其中的话语,但话语若没有进入我们心中,使我们醒悟、悔改和屈服,就无济于事。话语之于我们必须是活着的。

我是一名牧师,也是一名传道人,所以经常要讲道。有时办学习班的时候,甚至从早讲到晚,没有多少预备的时间。怎么可能安静地坐在一处默想,把要讲的内容写下来呢?事实上,许多话语是在日常生活中准备的。开车时,默祷时,在飞机上,一个人行走时,这些话语必须在我大脑中不断运转,否则我就无法准备话语。为了使话语常常在我里面活着,我在主面前献上了这样的祷告:"主啊,求您使我不仅仅理解这些话语,也使这些话语在我里面成为活的话语,比一切两刃的剑更快,甚至魂与灵、骨节与骨髓,都能刺入、剖开,连心中的思念和主意都能辨明。主啊,原来在我心中还有这样的想法,求您怜悯我,用活的话语剖开我的动机!"否则我无法存活,也无法预备话语。因此每当默想这些话语时,我真的能感受到它是多么宝贵。

【来 4:13】"并且被造的没有一样在他面前不显然的。原来万物在那与我们有关系的主眼前,都是赤露敞开的。"这就像人躺在了上帝的手术台上一样,这时,上帝就会用刀——他的话语在我们身上进行切割、剖开和挖掘。如果使徒保罗见过现代的手术室,目睹过做手术的过程,或许在记录这节经文时就使用一种不同的表达方式了。这里所描述的是患者躺在手术台上的模样,一切都敞露在医生面前。

感谢上帝没有在我们身上安装电脑屏幕,大家能理解我的意思吗?如果上帝在我们前额上安装一个小小的屏幕,每当我们产生不好的思想或罪责感时,都会在前额上清清楚楚地显示出来,那该是多么羞耻啊!是不是呢?我们正在交谈,对方突然看到我们前额上的字样,会惊讶地说:"啊!你竟然在想这些事……"太羞耻了。我们的一切在上帝面前都是赤露敞开的,但值得感谢的是,上帝是尊重我们的隐私,尊重我们的人格,并充分怜悯我们的一位。多么感谢上帝的恩典!

【徒 20:32】"如今我把你们交托上帝和他恩 惠的道。这道能建立你们, 叫你们和一切成圣的人 同得基业。"只有相信上帝的话语,并将这些话语 接纳为活的话语时,才会发生这样的事情,但人们 并不相信,只是读一读就过去了,所以无法从中获 得能力。这里说"这道能建立你们",大家软弱吗? 时常跌倒吗?灰心绝望吗?《圣经》的话语是圣灵 的宝剑,能建立我们。当我们双膝颤抖即将跌倒时, 保惠师圣灵便抓住我们,说:"起来,我们走!" 而《圣经》的话语就是圣灵的宝剑,可以建立我们, 叫我们和一切成圣的人同得基业。不仅帮助我们与 地上的圣徒, 也与天上圣洁的天使们同享永远的基 业,这就是《圣经》。主说:"我将我的话语赐给 你们。"上帝不仅赐给我们《圣经》的话语,为了 帮助我们领悟话语,又应许赐给我们圣灵。这样, 我们的一切需要就得到了满足。所以耶稣说: "要 先求他的国和他的义。"不需要求别的,那些主都 知道。因为我们常常求别的, 所以就忘记了我们应 该最先祈求的。肉体所需要的一切,即使不祷告, 上帝也会赐给我们。

作为牧师,我所说的话会影响到很多人,所以必须非常慎重,但有一点我必须说明。我已经很长时间没有为衣食住行、钱财、汽车和生活上的需要做过祷告了。有时处境非常艰难,甚至我只要看看我妻子的眼神,就知道大概的情况。有时她不会告诉我,我也不想知道,我是传讲话语的人,所以必须只专注于话语。对我的妻子虽然感到很抱歉,但的确是这样走过来的。坦白的说,我几乎没有做过这类的祷告,是不是很不负责任呢?但大家可以尝试,如果我们先求上帝的国和他的义,上帝会供应

我们生活上的需要吗?可能有人会说: "牧师,我 又不是商人,又不是企业老板,又没有人在经济上 援助我……"即使这样,也要先求他的国和他的义, 先在心中建立上帝国度的精神,这是最重要的。然 后要思考:上帝的义如何能进到我里面成为我的义 呢?如果我们先求上帝的国和他的义,那么无论你 有没有职业,是不是富二代,上帝都会供应你生活 所需要的一切。这是上帝的应许,我确信这一点。

我没有丰厚的薪水,也没有存款,但我从来没有向别人求过。我确信上帝的应许。一直以来主都在持守他对我们的承诺,我亲身经历了这一点。所以"先求他的国和他的义"意味着将拯救我们的生命,与魔鬼、与真理的仇敌争战的事情放在首位;先要让话语进入我们内心,剖开我们的骨髓与思想,使我们成为义的。如果先做这些,然后,主会根据我们的需要供应我们。这句话如果错误地理解,听起来是在怂恿人闲懒,但对于那些从经验上理解的人,这句话是惊人的应许。

#### 充满生命能力的话语

《圣经》的主人公是谁?耶稣基督。虽然是众所周知的问题,但当我们反复强调时,心中会生出确信。【徒10:43】"众先知也为他作见证,说:'凡信他的人,必因他的名得蒙赦罪。'"写作旧约《圣经》与新约《圣经》的所有先知都在为耶稣作见证,所以《圣经》的中心就是耶稣。虽然《圣经》66卷书是在1500多年间,由不同的作者在不同的环境中记录下来的,但所描述的是同一位上帝,同一位创造主,同一位救赎主。旧约《圣经》介绍那将要来到的弥赛亚,新约《圣经》则是记录被钉在十字架上的耶稣,所以很明显,《圣经》的主人公就是耶稣。甚至在历史书卷列王记中,也描述了上帝对人类长久的忍耐,为了弥赛亚的诞生,上帝是如何引导了一个民族和国家,又是如何慈怜地对待了那些先祖。

【约 5:39】"你们查考圣经,因你们以为内中有永生,给我作见证的就是这经。"《圣经》的话语是为谁作见证呢?为耶稣。当我们读话语时,耶稣的形象要清楚地勾画在我们眼前,在我们心中留下深刻的印象。"你们查考圣经,因你们以为内中

有永生,给我作见证的就是这经。"《圣经》话语的主人公和中心就是耶稣基督。【彼后1:19】"我们并有先知更确的预言,如同灯照在暗处。你们在这预言上留意,直等到天发亮,晨星在你们心里出现的时候,才是好的。"晨星是什么?不仅是真理的话语,也是耶稣基督。当我们深深默想和研究话语时,就能在黑暗的世界中发现亮光、发现真理,耶稣的形象会出现在我们眼前。【彼后1:20、21】"第一要紧的,该知道经上所有的预言没有可随私意解说的;因为预言从来没有出于人意的,乃是人被圣灵感动,说出上帝的话来。"某些《圣经》译本中,这节经文的表达是:"因为预言从来没有出于人意的,上帝将他的气吹在《圣经》中。"这是非常好的翻译。各位,一般的书籍和《圣经》有什么区别呢?同样都是白纸黑字,但有什么不同?《圣经》的话语是活的,其中有上帝的生命,有创造的能力,有圣灵的能力。

比如,当我们读到以弗所书 5 章 8 节: "从前你们是暗昧的,但如今在主里面是光明的。"其他书籍中也能这样表达,但因为《圣经》的话语是圣灵记录的,所以当我们读到这句话时,上帝的能力会在我们里面发动,使我们领悟话语,产生光明的愿望,获得成为光的能力。这就是《圣经》话语的特别之处。这话语必须是活着的,必须在我的生活中成就,否则,我们就是不明白话语的人。

话语是圣灵的宝剑,是生命的粮,只有吃这话语, 属灵的生命才能维持。当我们想跟和别人争吵时,话语 必须让我们变为圣洁。当心中产生不平不满时,要默想 这些话语,使它在我们心中成为活的,可以剖开我们内 心的话语。人饥饿时会发出怪异的声音,现今的信徒之 所以说很多虚妄的话,是因为心中没有话语。因为心里 饥饿,所以发出奇怪的声音。话语是生命的粮,我们所 吃喝的话语必会让我们属灵的生命变为强壮。话语要实 际地在我们心中动工,这样话语才是圣灵的剑,然而, 许多人只拥有《圣经》的知识,却缺乏属灵的经验。话 语中有上帝创造的能力,上帝说有就有,命立就立;是 带着生命力的话语。我们若没有体验这种生命力,就是 不明白话语的人。

在《圣经》以外的任何其他书籍,其作者无法与读者同在。是不是呢?这些书的作者有的已经去世,有的是在别处,所以读者读书时,不可能看到它的作者。但每当我们以寻求真理的心读《圣经》时,它的作者会站在我们身边,大家是不是感到很吃惊呢?世上哪有这样的书呢?哪有作者总是站在读者身边呢?但《圣经》就是这样的。《圣经》是人被圣灵感动写下来的,它的作者就是圣灵。当我们以祈祷的心打开话语时,圣灵会来到我们身边,或向我们的内心说话:"好,现在让我们来读,这句话能理解吗?不明白吗?"圣灵会向我们内心解释这些话语。怎么有这样的事情?实在太惊人了!有一次,我突然理解了:啊,圣灵就是《圣经》的作者,他常常临格在我们身边!"我要与你们同在,直到世界的末了。"《圣经》所有的话语中都包含着活的生命。





【提后3:16】"圣经都是上帝所默示的,于教训、督责、使人归正、教导人学义都是有益的。"话语中包含着活的生命,包含着我们所需要的一切,可以使我们成为完全。教训我们,责备我们,使我们归正,教导我们成为义的。【赛55:11】"我口所出的话也必如此,决不徒然返回,却要成就我所喜悦的,在我发他去成就的事上必然亨通。"这是非常惊人的事情!上帝从不说谎,他所说的一切话,都带着生命和灵感,是活的话语。所以,主的话语一旦发出,这话语本身会成为创造的能力。

人们根据爱因斯坦的相对论制造出了原子弹, 科学家们都大吃一惊。在此之前,人们一致认为物 质是绝对不会改变和消失的。但是当原子弹爆炸之 后,原子核中的质子和中子因核聚变作用而爆炸时, 爆发了惊人的能量。但结果却是物质都爆炸消失了, 因为物质变成了能量。所以物质本身不是永久性的。 物质可以变为能量。上帝甚至可以让石头中有能量。 所以无神论者就惊讶的说: "我们虽然做不到,既 然物质能变为能量,那么能量应该也可以重新变为 物质。"在数学公式中,这是可以说得通的。如果 说 Y=X+1, 那么 X+1 就是等于 Y。就像  $2\times 2=4$  的话, 4 就等于 2×2。如果双方不相等的话就不是公式了。 当物质变为能量时,能量就应当可以变为物质。上 帝的话语是能量,是有创造的能力,主一旦说了, 从无就能变为有。当原子弹被发明出来之后,科学 性的基本常理被推翻了。话语就是能力,从主说的 话从来不会返回。必定会按照这些话语成就。"世 上哪有这种事情?"所以,很多情况下,他们并不 是不明白《圣经》, 而是因为愚拙而做不到。

《圣经》是让所有人都能明白而写的。不是不能理解,而是不想去理解,所以人们才说难以理解。所以在【彼后 3:1-5】"亲爱的兄弟啊,我现在写给你们的是第二封信。这两封都是提醒你们,激发你们诚实的心,叫你们记念圣先知预先所说的话和主救主的命令,就是使徒所传给你们的。第一

要紧的,该知道在末世必有好讥诮的人,随从自己的私欲出来讥诮说: '主要降临的应许在哪里呢?因为从列祖睡了以来,万物与起初创造的时候仍是一样。'他们故意忘记,从太古凭上帝的命有了天,并从水而出、藉水而成的地。"他们是故意忘记,所以,主的话语不是不能明白,而是不想理解。我们要领悟这一点,这是不信的问题。这就是不能理解话语的理由。由于自己的偏见和长久的固执,即使有新的亮光临到了,人们还是继续拒绝。

【徒 28:27】"因为这百姓油蒙了心,耳朵发沉,眼睛闭着;恐怕眼睛看见,耳朵听见,心里明白,回转过来,我就医治他们。"他们即使听也听不明白,看也看不懂,内心非常顽梗,不想领悟,不想理解。只要愿意明白《圣经》,无论是谁都能明白。无论是谁,只要大脑没有受伤,只要是能思考问题、有理性,无论是谁,都能明白这经上的话。只要我们以渴慕话语的心阅读《圣经》时,作者圣灵就会临到我们心中补足我们的缺欠,让我们能领悟。【耶29:12-13】"你们要呼求我,祷告我,我就应允你们。你们寻求我,若专心寻求我,就必寻见。"当我们相信这些话语是大有能力且有生命力的主的话语时,打开阅读时,就能领悟这些话语,我们的内心就会被暴露出来,心中的罪就会得以丢弃,就会经历内心的变化。

#### 通过话语领受圣灵

【徒 10:44】"彼得还说这话的时候,圣灵降在一切听道的人身上。"当彼得讲道时,在场的所有人都领受了圣灵。那么当我们去听、去研究主的话语时,就会领受圣灵。这就是初代教会的经历。当我们心中也有了这种经历时,我们也能进入末后的第二个五旬节的经历中。当我们去述说这些话语,去听、去研究、去理解时,我们就能领受圣灵。有

些人把圣灵理解为非常奇怪的某种权柄,但这圣灵是什么呢?刚才我们也读过,就像两刃的剑,可以使我们有悔改,有复兴,让我们屈服,让我们变为义,如果有必要的话,也会给我们能力,使我们拥有权能。根据人们的需要,圣灵的作为就会沛降给那些聆听和研究的人身上。每当阅读话语时,让我们也领受圣灵吧!我们要领受圣灵。

【约6:63】"叫人活着的乃是灵,肉体是无益的。 我对你们所说的话就是灵,就是生命。"当我们吃 了主的话语时,我们就会成长,在灵上可以有能力, 强壮;不再是憔悴和颓废的状态。当我们领受主的 话语时,我们就能活过来,因为这是属灵的粮食。【约 6:66-68】"从此,他门徒中多有退去的,不再和他 同行。耶稣就对那十二个门徒说: '你们也要去吗? 西门彼得回答说:'主啊,你有永生之道,我们还 归从谁呢?'"每当这种事情发生时,彼得真是令 人惊叹! 虽然他很莽撞, 但他也是信心单纯之人。 当他看到别人都散去时,心中非常焦急。这么多人 来跟从主, 主应该为了吸引人气, 应该说点好话。 为什么主都让他们走了呢? 真是非常失落。当主问 他们: "你们也要去吗?"的时候,彼得说:"主啊, 你有永生之道,我们还归从谁呢?"这属灵的粮食 要成为我们灵魂的生命、真理和亮光, 并赐给我们 属灵的能力。耶稣说:"我就是道路、真理和生命。" 当我们吃属灵的话语时,属灵的生命就会涌现出来, 重新有了力量,死去的内心重新活过来,使我们悔改, 使我们变化, 让我们抛弃错误, 品行得以改变。这 才叫做明白了话语。话语就是圣灵的剑, 是生命的 粮,是吗哪,是上帝口中的气。这就是圣灵。虽然 有很多其他宗教的经书,但其中没有生命,都是道 德方面的经书。但《圣经》的作者是圣灵,他可以 进入所有读者的心中, 在他们身边教导他们, 这是 充满生命的话语。圣灵怎么靠近我们呢?通过话语。 我们属灵的生命怎么才能维持下来呢?通过话语。

【太4:4】"耶稣却回答说: 经上记着说: 人活着, 不是单靠食物,乃是靠上帝口里所出的一切话。'" 当耶稣与魔鬼争战时,第一个试探就是靠着上帝的 话语而得胜的,引用"人活着,不是单靠食物,乃 是靠上帝口里所出的一切话。"我们真的靠话语而 活吗?要重新省察己心。这些话语最终会带给我们 某些东西。带给我们的是什么?就是从天上降下来 的生命的粮,这是灵感的话语,其中伴有上帝的气息, 是拥有创造之能的话语。当我们真诚地阅读这些话 语时,这位作者圣灵就会教导我们。最终我们阅读 且领受这些话语时,我们心中能获得什么?《圣经》 的话语最终要给予我们的是什么?答案就在彼后1:4 节,"因此,他已将又宝贵、又极大的应许赐给我们, 叫我们既脱离世上从情欲来的败坏, 就得与上帝的 性情有份。"能让我们脱离罪的本性,脱离一直以 来养成的恶的习惯, 脱离世上从情欲来的败坏, 让 我们成为参与上帝圣洁品行的人, 就是通过圣灵的 剑。话语就能剖开我们的内心,改变我们;会成为 与谬道争战的能力。每当我们读话语时,让我们思 考一下: 这些话语到底是什么意思? 恳切地盼望让 我们通过这些话语能重新被造,得胜罪,得胜自己, 得胜世界,战胜魔鬼。

祷告:我们在天上的圣洁的父,我们相信父您的话语是有生命的圣灵的剑,也相信是从天上降下来的生命的粮,是圣灵的剑。这话语虽然也像没有生命的文字一样记载在书中,但为了让这些话语能存在我们心中,每当我们阅读研究的时候,成为作者的圣灵就会来到我们心中,深信必定会以创造的能力与我们同在。主啊,我们愿意来到您面前,求您用话语来医治我们,用话语来给我们开刀,重新再造我们,让我们变为健壮。奉耶稣基督的圣名恳切祈求!阿们!





这是一本关于爱・真理・生命的杂志









网站: www.sostvcn.com



邮箱: sostvcall@sostvcn.com

sostvbjb@163.com(编辑部)

电话: 13804244366 15140501466



