



2014 07





# 为了得胜罪

"你们若顺从肉体活着,必要死;若靠着圣灵治死身体的恶行,必要活着。因为凡被上帝的灵引导的,都是上帝的儿子。"【罗8:13、14】

一位年老的印第安酋长对他的孙子说: "孩子啊,我们心中常常会有两只狼在争战。 一只是恶狼,它有怒气、嫉妒、忧伤、后悔、贪欲、骄傲、自我同情、负罪感、悔恨、自卑、 虚假、自满、优越感和自私。"

"另一只是善狼,它有喜乐、平安、爱、希望、忍耐、平稳、谦卑、亲切、度量、真实,和信心。"

小孩子天真地问道:"哪只狼赢了呢?"

酋长回答: "当然是你经常喂养的那只赢了啊。"

我们喂养着哪只"狼"呢?今日,人们对这个问题几乎迟钝了。因为在与罪争战的事上总是拖延,寻找着尽可能不需要付出的"捷径",欺骗自己的良心,妥协肉体的情欲,与罪争战时就轻易放弃。结果将自己置身于无法区别真理和虚假,善与恶的灰色地带。

但是几乎所有人在本能上都知道"罪是什么",世人都有过罪的经验,其证据就是罪责感和良心的不安。因此,隐藏罪是无法解决任何问题的,也不可能掩耳盗铃,认为隐藏起来就是将罪除去了。《圣经》说,如果放任或怀藏罪,罪就会毁灭我们。唯一的解决之策就是通过《圣经》的真理唤醒我们良心的声音。使徒保罗称之为信徒的义务。"所以要治死你们在地上的肢体,就如淫乱、污秽、邪情、恶欲和贪婪,贪婪就与拜偶像一样。"【西3:5】

由于罪恶时刻伺机入侵我们的心灵,因此,若不是积极奋力地得胜罪,罪就会吞噬我们。相反,若是战胜罪,我们就要被上帝的灵引导,成为上天认证的百姓。愿我们能用心领悟《圣经》的话语,并亲身经历,在与罪恶争战中不断训练自己成为得胜者,并在每个阶段走向完全。



## Contents

# 显

#### 信仰人生

04 论自尊

#### 健康园地

06 21 世纪的健康杀手

#### 本期主题: 受洗——新的出发 主必快来

- 10 绪论——献给在真理上犹豫不决的人
- 13 part 1: 一定要受洗吗?
- 14 part 2: 去天国的两个条件
- 15 part 3: 如何受洗?
- 17 part 4: 谁能受洗?
- 19 part 5: 天上指出的方法
- 21 part 6: 需要再次受洗的理由和目的
- 22 part 7: 受洗不是外在形式
- 23 part 8: 何时受洗?

09 现在——只是现在

#### 牧者之声

26 水与火的洗礼





www.sostvcn.com



"自尊"是指我们个人因自身的价值和在群体中的地位,而肯定自己并接纳自己的一种心灵体验。用中国老百姓的话说,就是所谓的"面子"。自尊心强的人会有怎样的表现呢?而不正确的自尊心又有什么负面的影响?

首先,我们来看一下自尊心在这几个方面的体现:自信、自爱、自负、自卑,和偏激。

前两者是自尊心强的积极方面。自信是建立 在谦逊的基础上,对自己的行为抱有成功的信心。 自爱是一种不允许别人侵犯和侮辱自己的心理表 现。

而后几种情况就是由强烈的自尊心所带来的 消极方面。自负是一种极端的自信,是建立在自 卑的基础上,自负的人往往主观地贬低他人或过 分地抬高自己来确立自我在自己内心中的位置。

自卑是自尊的一种普遍的消极表现形式。自 尊虽然建立在自信上,但现实与理想的差距往往 是产生自卑的原因。

偏激是自尊心达到一种无法控制的程度所表 现出来的反社会倾向。

我们固然不能过度地保护自己,把自己的内心培养得敏感而易受伤害,这是一种以自我为中心的表现;但同时也不能没有原则,失去尊严地放纵自己。

我们应该培养自尊,也应该学会如何尊重他 人的人格尊严。只要不危及原则,出于体谅他人, 可以接受某些风俗习惯。但真正的礼貌,要求人不 因遵循习俗而牺牲原则。在真礼貌面前,并无等级 地位之分。它教导人自尊并尊重他人的人格尊严, 尊敬人类同胞之大家庭中的每一个成员。

在我们所接触的人中,可能也有的粗暴无礼,

但却万不可因此而降低我们的真诚与礼貌。凡要维护自尊之人,也应注意不可无谓地伤害他人的自尊。在对待最鲁莽、愚钝之人时,更应严格恪守这条规则。你们不知道上帝对于这些表面上没有希望之人存有什么旨意。他从前曾接纳这等没有希望或毫不可爱之人为他成就大工。他的灵运行在人心中,就激起每一机能发挥积极的效用。主在这些粗陋未凿的顽石里,看到了能够经受风雨、酷热和压力等考验的特质。上帝看人不像人看人。他不按外貌评判,而是鉴察人心,按公义判断。

有原则的人不需要锁钥的制约,也不需要他人看守。他们会始终真诚高尚处事,即使独自一人,在没有他人能够看见之时,也如置身公众一样。他们不会因任何丰厚的利益或自私的动机而玷污自己的心灵。他们蔑视卑鄙之举。虽然没有他人知道,但他们自己晓得,这就会摧毁他们的自尊。那些在小事上不忠心尽责之人,即使有律法、约束和处罚管制,也不会乐意实行改革。

要坚定而持续地维护道德的纯洁、自重和对 罪恶的强烈抵御。决不要须臾离开正路。一个亲 昵的举止,一次有失检点的态度,都可能危害心灵, 为试探打开一扇门户,从而削弱了抵挡罪恶的能 力。

由于沉溺罪中,自尊就被摧毁。当失去自尊时, 对他人的尊重也就减少了,可能就会认为别人也 像我们自己一样不义。

若一个人犯了罪,而他已觉悟到自己的错处, 我们就要谨慎,不何伤害他的自尊。不要用冷漠 或怀疑的态度使他灰心。不要说:"我要先看他 能否站稳,然后才能信任。"这种怀疑的态度常 使那些受试探的人再次跌倒。

#### 怎样帮助他人获得自尊?

帮助穷人获得自尊——要让他们意识到,他们自己便是自己家庭的业主,这样就会使他们产生要求进步的强烈渴望。他们不久就学到亲自筹划的技巧;他们的孩子会受教养成勤奋节俭的习惯,智力也会大大加强。他们会感到自己是有价值的人而不是奴隶,并且能在很大程度上恢复所丧失的自尊和道德独立性。

自力更生加强自尊——要向那些正在尝试改良的人提供职业。不要让那些能够劳动的人期待免费的衣食和住所。为了他人,也为了他们自己的益处,要想办法让他们作出与他们所接受的帮助相应的服务。要鼓励一切自养的努力。这会加强人的自尊和高尚的自立。身心从事有益的工作乃是抵挡试探的重要保障。

父母要谨慎——父母们千万不要脱口说出一句急躁、刺耳或怒气冲冲的话。基督的恩典正等着你支取。他的灵会掌管你的思想和良心,主管你的言语和行为。决不要因轻率欠考虑的言语而丧失自尊。要留心使你的言语纯净,谈吐圣洁。要给你们的儿女树立你们希望他们成为的榜样。

基督的传道人务要看出自我修养的必要, 以便给他们的信仰表白增光添色和保持适当的尊严。我们要谨防顾影自怜的情绪。不要觉得自己不得志,又努力无人赏识,或者工作过于艰难等等。要记念基督为我们所忍受的一切,就可止息一切怨言。我们的待遇比起我们的主所受的要好得多。

请务要记住,主希望我们把烦恼和困惑都摆在他的脚前,并留在那里。请到他那里去呼求。"主啊,我的担子对我来说太重了,我担不动。你愿意为我承担吗?"而他必回答:"我愿意为你承担,并且我'要以永远的慈爱怜恤你'。我要担当你的罪孽,赐给你心灵的平安。不要再消灭你的自尊,因为我已用自己的宝血为代价赎买了你。你是属于我的。我要加强你薄弱的意志,消除你为罪自责的不安。"

上帝不喜悦你贬低自己。你应当培养自尊, 以便度自己的良心所赞许的生活,得蒙世人和天 使的嘉许。……你有特权到耶稣那里得洁净,得 以站立在律法面前而不至羞愧或悔恨。"如今那 些在基督耶稣里的,就不定罪了。"我们虽然不 应看自己过于所当看的,但上帝的道并不谴责适 当的自尊。我们作为上帝的儿女,应当自觉在品 格上要有一种毫无骄傲自大的尊严。

对一个丧失自尊之人的劝勉——耶稣爱你,他要我传一个信息给你:他无限的慈爱之心在垂念着你。他告诉你:你是可以挣脱仇敌网罗的。你是可以重得你的自尊的。你可以靠着上帝的圣灵——超拔人类的感化力——站在胜利的境地,而不是失败之处。要握住基督的手,不要放开。





## 21st 的健康杀手

在当今通讯界,最让人觉得方便的当数智能手机了。随着智能手机的功能逐渐增强,关于它的弊端在人们的意识中也逐渐被淡化了。不管是刻意,还是无意忽略它的危害,总之,智能手机已经成为了现代社会的标志。

关于智能手机的功能,相信不用多说,人们也 很清楚。如果手机没有那么多功用的话,很多人就 不会选择使用它,更不会沉迷于它了。虽然它可以 给我们的生活、工作、学习以及娱乐提供许多便利, 但也不能以此忽视它所带给我们的危害。我们可以 使用这些工具,但是要正确而合理地使用。否则, 它们不会成为我们的帮助,反而会成为我们的祸害。

#### 科学研究首次发现手机的使用与 体能状况之间的关联

美国肯特州立大学针对学生进行了一项新的研究后发现,使用手机与体能水平的下降有一定关联。 经常使用手机,就会久坐不动,而不利于身体的锻炼,最终会导致心肺功能下降。

## 手机占用了运动时间——Smartphone Kicks out Gym

手机或许跟电视一样,已经成为了 21 世纪人 类的健康杀手。美国肯特州立大学研究发现,过度 使用手机,会令学生的身体机能下降。

这是科学界首次针对使用手机和人体体能之间 的关系所进行的研究。研究者对两者之间的关联很 感兴趣,因为与体积庞大的电视不同,手机小巧轻 便,可以让人随时随地收发短信和电邮,或者玩游 戏、看视频以及电子书,甚至在进行轻微或中等强 度的锻炼时也可以使用,可能未必有害健康。然而, 研究结果显示,手机更会令使用者养成久坐不动的 习惯,反而对健康更为不利。

研究人员在美国西北部随机抽取了 300 名大学生参与调查,记录了他们使用手机的频率与生活状态。结果显示,那些每天使用手机超过 14 个小时的学生,要比每天使用手机大约 1.5 个小时的学生身体状况差。根据数据显示,过度使用手机,可能导致心肺功能下降达 25%。而且,此结论适用于所有性别与任何体型的人。



经常使用手机的人更容易选择"坐着"。据研究者总结,手机使用频率过高的人,通常在空闲时间也更易于选择接触其他形式的数码产品及电子媒体,例如电玩或视频等等,最终就越来越不喜欢运动。而对于不经常使用手机的人,由于在使用手机时要投入更多的注意力,因此他们进行运动的时间和兴趣也被迫减少了。

有的学生也承认,即使在运动时,如果有来电或其他手机提示音也会经常影响到他们的活动,而让他们中断甚至终止锻炼。不过,研究结果也表明,如果适度地使用手机,则有助于提高人们在生活中的活动范围,其理由就是,人们可以通过手机联系到锻炼伙伴。

#### 晚上9点后最好关机——使用20分钟就会

显著加剧精神疲劳,并影响次日工作

根据两项新的研究结果发现,在晚上9点后使用手机,只要长达20分钟就会显著加剧人体疲劳并削弱次日工作的精力。因此,每天晚上9点后最好关机。

手机辐射是否会引发癌症,一直存在很大争议。但我们 抛开是否致癌这一问题不说,晚上也应该关掉手机。最新科研 结果表明:一般情况下,只要在很短的时间内,手机就会大幅度地 增加人体疲劳,影响接下来一天的工作。

美国密歇根州立大学针对晚上9点后使用手机的情况进行了两项试验:第一项调查是针对来自于美国各地的82名经理级员工进行的,另一项则调查了各地的161名雇员。虽然两项调查的对象不同,但结果是一致的:在晚上9点后使用智能手机,只要20分钟就会明显加剧人的精神疲劳,并且会使人在次日的工作中难以集中精力。

根据负责这项研究的密歇根州立大学管理学助理教授拉塞尔·约翰逊(Russell Johnson PhD)解释,使用手机在 20 分钟之内通常被认为是正常使用,而 40-45 分钟则被视为过度使用。而这意味着,晚上 9 点后即使正常使用手机也会加剧人体疲劳。

众所周知,电子产品的屏幕所发出的蓝光会抑制人体睡眠荷尔蒙褪黑素的产生,而影响睡眠,并对人们的情绪产生负面影响的风险大为增强,同时也会引发其他严重的健康问题。产生蓝光的电子产品包括电视、笔记本和平板电脑等,但约翰逊博士指出,智能手机的大屏幕危害最为显著——"智能手机的显示屏通常是没有遮盖的。而平板电脑则可以盖起来,许多人的平板电脑都有保护皮套,屏幕在不使用时通常是盖着的,因此,只要不在使用中,就不会对人们带来影响。但是智能手机则不然,它随时都可能亮起来或者发出声音,引起使用者的注意。"

约翰逊博士建议,即使因为工作的缘故而不得不在睡觉前使用智能手机,其时间也最好控制在 30-60 分钟以内。而不将手机带入卧室,能避免诱惑和干扰。他说: "让智能手机远离卧室,有助于人们从心理上摆脱工作压力,并能帮助他们从工作中得到休息,进入身体的各种恢复活动。人的头脑也需要休息,以便为第二天的工作做好充分的准备,而其中的一个重要的组成要素就是前一天晚上要彻底与工作脱离。"

每一个人都应当谨慎地守护自己的五官,以免撒但通过这些方面来诱惑我们,使我们跌倒;因为五官是通往心灵的渠道。若要控制自己的心意,防止虚妄腐败的思想污染我们的心灵,就必须为我们的眼睛、耳朵,以及一切感官设立忠实的前哨。

撒但的工作就是引诱人蔑视上帝,攫夺并霸占人的心志,使他们不再思念上帝。他竭力拦阻人得到有关上帝的知识;而若能提供各种游乐和戏剧来扰乱青年们的感官,使生灵虽处于明光四照之境,却仍在黑暗中灭亡,他便称心满意了。撒但和他的使者都忙着使世人的感官陷于麻痹之中,以至听不见警告、劝勉与督责;或者即使听见,也未必能感化其心志,并改正其生活。

撒但若能找到一条门路来侵占我们的心志,就必撒下他的稗子,使之滋生蔓延,最后结出满盈的恶果。但不论在什么情形之下,撒但原本无法控制我们的思想、言语或行动,除非我们甘愿开门揖盗,引狼入室。这样他自必侵入,夺去撒在心田中的好种,使真理归于无效。

我们当尽一己之所能,杜绝那试探者可能攻击我们的每一条通路。我们必须毫不迟疑,绝无异议地闭塞并防护心灵的通路,以免罪恶侵入。我们必须祈求神圣的帮助,同时也要毅然抗拒每种犯罪的癖性。借着勇气、信心和不倦的勤劳,我们便可以克敌制胜。但仍须记住:若要获得胜利,必须有基督住在我们心中,我们也必须住

在基督里面。

凡不愿中撒但诡计的人,必须善自防守心灵的通路;他们务须避免阅读观看,或聆听一切足以激起不洁之念的事物。勿容心意茫然地注视那众灵之敌所提出的许多目标。必须善予守护自己的内心,否则外邪就会激起内恶,使心灵在黑暗中彷徨。

凡愿获得从上帝那里而来的智慧之人,必须在现代一切罪恶的知识上变作愚拙,方能成为有智慧的。他们应该闭目不看不学罪恶。他们也要掩耳不听,免得所获得的罪恶知识玷污了他们纯洁的思想和行为。而且他们还当谨慎口舌,以免说出污秽的言语,或从口中查出诡诈来。

我们须时常记住:有不可见的生灵——邪恶的和良善的——在工作着,两者都不住地努力要控制人的思想。他们操持着虽然眼不能见却极有效力的权势。善天使乃是服役的灵,在心思和意念上发挥一种属天的感化力;而众生的大敌——魔鬼——和他的爪牙也经常工作着,要造成我们的毁灭。

我们虽应敏锐地觉察自己常受看不见与阴险的仇敌所攻击,但我们同时仍须确信——若非得到我们的同意,它是无法伤害我们的。

让我们为了身体与灵性而谨慎地使用现代的智能化设备吧。我们可以用它们作为很有效的学习与传扬福音的媒介;但是它们也可能成为毁坏我们身体和灵性最直接、最有效的"杀手"。



# 现在一一永远只是现在

所以你们要警醒,因为那日子、那时辰,你们不知道。【太 25:13】

基督的降临仿佛在半夜——当大家都在睡觉的时候。这样,每一个人都当在日落之前将全部账目清理妥当。所行的一切都当正直,与他人之间的一切交易往来都当公平。一切不诚实与邪恶的作风都当放弃。恩典之油当预备在器皿里,灯也须点着。……凡徒有敬虔的外貌,却背了敬虔的实意;凡称呼基督"主啊、主啊",但身上却没有他的形像和印证之人,将来的情形实在可怜啊。

上帝仁慈地赐予宽容时期,就是经受试验与试炼的时期。他的邀请乃是:"当 趁耶和华可寻找的时候寻找他,相近的时候求告他。"【赛 55:6】

今日这慈悲之声仍在呼唤,耶稣仍然在以慈绳爱索吸引人来归他;然而日子将到,耶稣要穿上报仇的衣服。世界的罪恶日见加增,而一旦达到固定的界限,记录册就必封闭,账目也必算清了。那时再也没有为罪所献的祭物了。主来了。那向有罪世界伸出的慈爱、忍耐和宽容之手,曾经长久慈怜地伸出,邀请也已发出:"让他持住我的能力,使他与我和好……"可是世人竟敢蔑视他的慈怜,拒绝他的恩典。

主为什么这样长久耽延而不降临呢?整个天军都在等待着要为这沦亡的世界完成最后的工作,然而这工作仍然延缓着未得完成。原因乃在于那少数自称器皿里有油的人,却没有作世上点燃发光照亮的明灯。原因乃在于传福音的人过少了。

每过去一个星期,就少了一个星期;每度一日,那指定施行审判的时辰就更近一日。哀哉!如此众多的百姓只是拥有着间驻间歇的宗教——依赖于感觉也为情绪所左右的宗教。"唯有忍耐到底的,必然得救。"【太 22:13】因此你们当确知自己心中是否已有恩典之油。须知当审判之际,你们是否已有这油,其关系非常重大。

# NOW--ALWAYS NOW

## 本期主题:

# 受洗——新的出发

## 绪论——

## 献给在真理上犹豫不决的人

我们出生在世,对未来做出一个重大的决定后归 回尘土。我们因这个决定,要么获得再次永远活着的 特权,要么就会永远死去而归为无有。

这个决定就是——是否跟随耶稣的话语?很多人 无法实际感受到这个决定的重要意义,就这样活在世上,倾尽一生的时间和精力追求那些必朽坏之物。

《圣经》中充满了上帝的应许、丰盛的祝福以及未来的蓝图。有关天国的美好描述使阅读之人向往更佳美的乐境。天使的颂赞以及那永远的歌声足以感动我们。但是很多人徘徊于天国的门前,最终坠入永远的灭亡,是因为他们没有做选择,没有下定决心。他们犹豫不决。他们因眼前世界的美好或罪中之乐而无法勇敢地做出决定。不知道他们是否知道这一个决定将会为自己的未来带去何等不同的结果……本篇文章是为这些人所写的。

以下列举了关于大家必须迅速决定跟随耶稣和《圣经》话语的理由:

#### 1. 内心获得平安

耶稣说: "我留下平安给你们;我将我的平安赐给你们。我所赐的,不像世人所赐的。你们心里不要忧愁,也不要胆怯。"【约 14:27】当我们信赖上帝,并且按照他的话语生活时,首先我们获得的祝福就是心灵的平安。这样的人无论遭遇什么事都不会胆怯或不安,心中拥有惊人的平安。这种平安不是做什么事情都情绪激昂,没什么思想斗争。这是上帝赐予的特别恩典,是从罪责感中得释放的真安息。

#### 2. 享受获得圣灵的祝福

"我们为这事作见证,上帝赐给顺从之人的圣灵也为这事作见证。"【徒5:32】《圣经》应许了有圣灵赐给那些顺从上帝之人。圣灵会供给我们真正的智慧,帮助我们认识上帝,进入永生。约翰福音14章15、16节说:"你们若爱我,就必遵守我的命令。我要求父,父就另外赐给你们一位保惠师,叫他永远与你们同在。"人们无法理解圣灵的福惠。圣灵的作为是上帝的恩赐中最大的一个礼物,能保守我们脱离撒但和罪恶势力的攻击。

#### 3. 获得真正的幸福

"你们既知道这事,若是去行就有福了。(Happy ye are if ye do them)"(约 13: 17)"盗贼来,无非要偷窃,杀害,毁坏;我来了,是要叫羊得生命,并且得的更丰盛。"(约 10: 10)幸福来自上帝,上帝希望我们幸福,希望我们的人生丰盛。

#### 4. 《圣经》应许有永生和天国

"他们却羡慕一个更美的家乡,就是在天上的。所以上帝被称为他们的上帝,并不以为耻,因为他已经给他们预备了一座城。……摩西因着信,长大了就不肯称为法老女儿之子。他宁可和上帝的百姓同受苦害,也不愿暂时享受罪中之乐。他看为基督受的凌辱比埃及的财物更宝贵,因他想望所要得的赏赐。"【来11:16,24-26】大家希望自己百年之后,将来耶稣再来进行赏善罚恶的时候在哪里呢?

#### 5. 获得饶恕, 以及从罪责感中得释放

"众人听见这话,觉得扎心,就对彼得和其余的使徒说:'弟兄们,我们当怎样行?'彼得说: '你们各人要悔改,奉耶稣基督的名受洗,叫你们的罪得赦,就必领受所赐的圣灵。'"【徒 2: 37,38】"现在你为什么耽延呢?起来,求告他的名受洗,洗去你的罪。"【徒 22:16】

#### 6. 若是犹豫不决, 亮光就不会继续赐下

"耶稣对他们说:'光在你们中间还有不多的时候,应当趁着有光行走,免得黑暗临到你们;那在黑暗里行走的,不知道往何处去。你们应当趁着有光,信从这光,使你们成为光明之子。'耶稣说了这话,就离开他们隐藏了。"【约 12:35,36】当我们拒绝亮光或是迟疑不信的时候,我们的良心就会逐渐刚硬,最终顽梗到圣灵无法动工的地步。就如光所散发的热能融化奶油,但却会让泥土变得更加坚硬。

#### 7. 拒绝亮光就会陷入虚假和黑暗

"这不法的人来,是照撒但的运动,行各样的异能、神迹和一切虚假的奇事,并且在那沉沦的人身上行各样出于不义的诡诈,因他们不领受爱真理的心,使他们得救。故此,上帝就给他们一个生发错误的心,叫他们信从虚谎,使一切不信真理、倒喜爱不义的人都被定罪。"【帖后 2: 9-12】如果在拒绝或接受真理的事情上犹豫不决,内心会变得黑暗,最终就陷入到异端和虚假之中。

#### 8. 若继续拒绝亮光, 最终就会陷入到亵渎圣灵的罪中

"所以我告诉你们:人一切的罪和亵渎的话都可得赦免,惟独亵渎圣灵,总不得赦免。凡说话干犯人子的,还可得赦免;惟独说话干犯圣灵的,今世来世总不得赦免。"【太 12:31,32】不断地拒绝圣灵的声音,最终心灵就会达到无法被饶恕的状态。

#### 9. 我们必须考虑——给周围人带来的影响

我们不是一个人生活在世上。我们会给周围的人带来影响。我们如果在信从真理的事情上犹豫不决,就会给妻子(或丈夫)以及孩子带来深远且严重的影响。我们要么是促进家人的得救和幸福,要么就是拦阻了他们的得救和幸福。我们在不知不觉中就会给所接触到的家人和邻舍带来诸多的影响。

亲爱的读者朋友,您在对待上帝话语的事情上采取了怎样的态度呢?是否以喜乐的心接受并结出了果子呢?还是因各种理由而犹豫不决,使心中长出了荆棘,并产生了很多带来阻碍的石头呢?是否在犹豫到底要不要信耶稣并悔改呢?是否踌躇着要不要屈服于真理呢?让我们以喜乐的心接受救主并且受洗吧!今天就是得救的日子,今天就是蒙恩典的日子。其实,明天对我们来说并没有保障。我们今天活着所拥有的生命就是上帝的恩赐。在我们没有做出决定而犹豫不前时,魔鬼就已经差来乌鸦叼走了真理的种子。正在犹豫是否受洗的人啊,正在推延完全屈服于真理的人啊,请想一想十字架上的牺牲和爱吧!请想一想上帝为了拯救我们做了什么吧!



定要受洗吗?

#### 受洗的真正含义

如果有人问: "你觉得必须受洗才能得救吗?"您会怎么回答呢? 人们很容易就能说出数百个答案。

有人说,必须受洗才能得救;有人说,必须浸入水中三次才是真正的受洗;有人说,头上点几滴水就可以了;还有人认为,必须把水浇在身上,而且身体要后仰浸入水中才是真正的受洗……

"如何给人施洗?必须是怎样的人才能受洗?"关于这些问题的各种讲道开始出现在教会中。虽说每个教会的洗礼方式都声称是根据《圣经》的,但是教会中为什么有这么多不同的说法呢?为什么读着同一本《圣经》却会出现混乱呢?

在美国加利福尼亚州的好莱坞有人主张,要全身浸入装满玫瑰花的巨型水池才是 真正的受洗。巴尔的摩市的某位牧师宣称,受洗的信徒要用湖泊的水洒在身上。有些 牧师在超市遇到信徒用可口可乐为他们施洗。

无论是哪种说法,有一个重要的事实就是,人们对于《圣经》中有关受洗的教导太无知了。他们对于"得救"的概念源于异教,也是不符合《圣经》的。我们必须小心这些属人的道理。唯独要按照《圣经》所教导的方法正确地受洗。

## 去天国的两个条件

Part.2

首先,我们来看耶稣教导我们进入他的国度所必须具备的条件是什么。

这句话是耶稣对于受洗所作出最简单明确地说明。这里很清楚地告诉了我们进入天国的两个条件,使任何人也不至于误解其中的含义。我们为了进入天国,必须经历这两点。

耶稣对尼哥底母所讲的话是什么意思呢? "从水生的"是什么意思呢? 通过耶稣与这个法利赛人的对话,可以知道耶稣是以怎样的含义来说明必须重生的。3 节说: "耶稣回答说: '我实实在在地告诉你: 人若不重生,就不能见上帝的国。'"所以,重生意味着内心的变化。而耶稣在7、8 节中说明了改变人心的能力。

那么我们再来查看何谓"从水和圣灵而生"的经验。"从水和圣灵而生",在《圣经》中常常将它们描述为直接联系在一起的经验。悔改产生于内心的变化,而受洗则是内心变化的外在表现。耶稣在马可福音16 章16 节说到: "信而受洗的必然得救,不信的必被定罪。"

相信并接受救恩就意味着悔改。正如耶稣曾对尼哥底母所说的,相 信救恩和受洗是直接相关的。相信靠着十字架的恩典而得救的信心,就 是相信借着受洗所象征的内心得变化的奇妙经历。

有人将耶稣十字架一边得救的强盗作为例证,来主张不一定要受洗才能得救。我们知道,《圣经》中的确没有记载这个强盗受洗,其实他当时也没有机会受洗。但是如果他能够从十字架上下来,他一定会悔改所有罪恶的生活,并归还所盗之物,他会按照自己所明白的真理而度过余下的人生。但是他的身体不可能从十字架上下来,所以,因他心中所产生的信心,基督顺从的生涯就瞬间注入到了他的里面,从而能够被上帝所接纳。这个强盗如果有机会本应该接受的洗礼在那时被耶稣受洗的经验代替了。

现今也是如此。如果有人处于无法受洗的环境,他也会和那个强盗一样,因基督的受洗会代替他的缺憾,而把他视为已经受洗的人一样。比如,有一个人要受洗时,开车前往附近的湖畔……他的内心发生了变化,而受洗是他内心变化的结果。但是在开车的途中,他遭遇了车祸,不幸丧生了。那么这个人得救了吗?当然了! 虽然他没有浸入水中接受洗礼,但是他的心灵受了洗,可以认证他就如己经用水受了洗一样。

上帝不会要求不可能的事。但<mark>是如果有机会可以受洗,就理当按照</mark>《圣经》中耶稣所教导的方式受洗。

"耶稣说:'我实实在在的告诉你:人若不是从水和圣灵生的,就不能进上帝的国。'" 【约3:5】



#### Part.3

# 如何受洗?



上帝所认证的受洗方式有很多种吗?据《圣经》来看,不是这样的。使徒保罗在以弗所书4章5节说:"一主,一信,一洗"。

虽然世上存在各种关于"信心"和"受洗"的赝品,但是真理只有一个。那么,我们如何来辨别正品和赝品呢?

唯一的答案就在上帝的话语中。"如何受洗"就决定了这种洗礼包含了怎样的含义。让我们一起来阅读一下使徒保罗对于这个美好的仪式所作出的说明,及其象征意义。"所以我们藉着洗礼归入死,和他一同埋葬,原是叫我们一举一动有新生的样式,像基督藉着父的荣耀从死里复活一样。我们若在他死的形状上与他联合,也要在他复活的形状上与他联合。因为知道我们的旧人和他同钉十字架,使罪身灭绝,叫我们不再作罪的奴仆。"

#### 【罗6:4-6】

我们是否能够理解保罗所说的这些话语中的重要意义呢?保罗将以前犯罪生活的终止说成是"旧人和他同钉十字架";他将埋葬已死之旧人的身体表达为受洗(洗礼)。浸入水中受洗的过程象征着埋葬旧人,并以新人重生。保罗说明了这整个过程是借着与基督同死,并经历了埋葬和复活而成就的。这对于新悔改的基督徒来说,是何等意味深长的经验啊!他们的受洗就是他们内心变化的外在证据,在众人面前决志自己将来要过顺从与得胜的生活。

那么,如何最充分的以象征意义来表达对罪死去,与基督一同埋葬并开始新的生活呢?象征这层含义的唯一一个方法,就是全身浸入水中,再从水里上来。那么这种受洗方式就是《圣经》中所教导的受洗吗?是蒙基督所认证的受洗吗?



虽然耶稣在母腹中就被圣灵充满,但是他还是要求施洗约翰为他施洗。 "耶稣回答说:'你暂且许我,因为我们理当这样尽诸般的义(或作"礼")。' 于是约翰许了他。"【太 3: 15】现在我们来看耶稣在约旦河是如何受洗的。 "那时,耶稣从加利利的拿撒勒来,在约旦河里受了约翰的洗。他从水里一上来,就看见天裂开了,圣灵仿佛鸽子降在他身上。"【可 1: 9、10】

这就如同好莱坞电影中的情景一般。耶稣并不是在约旦河边受洗,而是在约旦河里。《圣经》记载到: "他从水里一上来·····" 耶稣是全身浸入水中后再从水里上来。那么,门徒也效法了耶稣的榜样吗?在使徒行传8章记录了腓利在旷野遇到一个埃提阿伯人,传福音给他并为他受洗的场景。一位天使对腓利说: "起来,向南走,往那从耶路撒冷下迦萨的路上去。" "腓利就起身去了。不料,有一个埃提阿伯(即古实,见以赛亚书18章1节)人,是个有大权的太监,在埃提阿伯女王干大基的手下总管银库,他上耶路撒冷礼拜去了。现在回来,在车上坐着,念先知以赛亚的书。"【徒8:26-28】这个人无法理解自己所读的话语,请求腓利为他讲解。腓利教导了有关替我们赎罪之羔羊的预言。

"二人正往前走,到了有水的地方,太监说: '看哪,这里有水,我受洗有什么妨碍呢?'(有古卷在此有"腓利说:'你若是一心相信,就可以。'他回答说:'我信耶稣基督是上帝的儿子。'")于是吩咐车站住,腓利和太监二人同下水里去,腓利就给他施洗。从水里上来,主的灵把腓利提了去。太监也不再见他了,就欢欢喜喜地走路。"【徒8:36-39】

路加记载到,"二人同下水里去",可见这里清楚地记录了受洗的方法。 从中我们可以知道,初代教会是全身浸入水中受洗的。而且通过使徒书信和 初代教会史中所出现的使徒行述,可以找到对这种受洗方式的记载,但是并 没有新的方法被建立的证据。

据《圣经》记载,施洗约翰在干燥的地方工作是很艰难的。在约翰福音 3 章 23 节写到: "约翰在靠近撒冷的哀嫩也施洗,因为那里水多,众人都去受洗。"这里的话语指出了象征着埋葬罪并与基督一同复活而联合的受洗只有一种方法。施洗约翰并没有像现今很多教会中所做的那样——拿一桶水浇在受洗者身上给予施洗。他居住在位于约旦河附近的地方,用那里的水让人浸入水中受洗。而且并不是他前往受洗之人所在的地方,而是人们来到他所在的地方受洗。

耶稣说到"受洗"时,使用的单词是希腊语"Batizo"。学者们为了要明白它是如何被使用的,对于这个单词进行了有两千年之久的研究,发现它并没有脱离"埋葬"或"完全埋入"的词源。总结了其研究结果的 Conant博士对"Batizo"这个单词作出了这样的说明: "这个单词一直以来都没有违背原来词源所表达的含义。整个希腊文学将近 2000 年之久,而这个单词从来没有被用作其他含义。它始终没有脱离其原意,即'完全浸入水中'的意思,也没有被用作'部分洒水'之意。"

耶稣在讲到"受洗"时,所使用的单词——"Batizo",这确实是非常重要的事实。在希腊文中,虽然也有意为"洒水"的单词,但是耶稣从未使用过表达这层含义的单词。耶稣只使用了表达"死、埋藏和复活"的单词。

#### Part.4

## 什么人能受洗?

耶稣吩咐他的门徒到各地教导人并为人施洗。所以,准备受洗时,首先要对有关受洗的内容进行学习,这是非常重要的。因为我们不会对自己所不明白或不确信的事情作见证或下定决心。腓利给予施洗的那位埃提阿伯太监在受洗前也和腓利一起学习了以赛亚书中有关基督第一次降临的预言,并且他获得了确信后才决心受洗的。施洗约翰也是在施洗前首先劝人们悔改自己的罪。



马可福音 16 章 16 节也说: "信而受洗的必然得救。"首先要信,此后受洗就是证明这信心。如果没有信,罪就无法得饶恕,悔改也不能发挥效力。不信就受洗是没有任何意义的,是机械式的,是形式化的。彼得说: "你们各人要悔改,奉耶稣基督的名受洗,叫你们的罪得赦,就必领受所赐的圣灵。"【徒 2: 38】首先要悔改,然后才能受洗。受洗前一定要接受基督,并有内心变化的经验。在受洗前必须学习并获得信而悔改的经验。因为受洗象征着抛弃旧生活,并开始新的生活。

由此我们就可以明白为什么婴儿不能受洗。因为婴儿不符合《圣经》中受洗的条件。婴儿或年龄幼小的孩子,还无法学习,而且也不知道何谓罪并且悔改。所以,给孩子进行点水礼是完全不符合《圣经》的。虽然可以将孩子献给上帝而举行奉献礼,但是不能给他们施洗。因为受洗是象征性的仪式,向他人表明悔改和重生的结果。虽然受洗了,但是没有悔改的人也不能进天国。没有悔改的人,即便是受洗了,也不能被认证为完全重生的人。给没有分辨能力、没有选择能力的婴儿施洗,就判定他们得救,这是完全没有《圣经》根据的教导。

很多人都不知道天主教也是给 10-11 岁的孩子举行浸水礼的。如果去参观依然保存有古代教堂建筑样式的天主教堂,就会发现其中设有同时能容纳几个人的受洗池。这些设施是为全家入教而预备的,但是逐渐不再被使用了。因为孩子们完全浸入水中受洗是不安全的,所以逐渐减少了水量,最终规定为在两眼间的额头上进行点水的礼节。受异教影响而开始进行的婴儿洗礼仪式改变了原有的受洗方式。这种异教文化的影响,刚开始仅局限于天主教和东正教,但是逐渐被整个改正教所接受了。

几年前,我居住于印度的某个地方。一天早上,急促的敲门声吵醒了我。一个陌生人急匆匆地请我一起前往一个地方。他正在找牧师。他是改正教信徒。那时他邻居家的孩子在前一天晚上去世了。在赶往那家的途中,他对我说:"那户人家所在教会的牧师对这家发生的事情无动于衷,连葬礼仪式也不举行,理由就是孩子没有受洗。"所以他请求我去帮助这户人家。

我看到那个家庭正陷于挫折之中几乎到了失去意识的状态。那个孩子的父亲请了几个卖木材的人正在一起制作棺材,母亲抱着死去的孩子哭泣着。我帮孩子的父亲做好棺材后,他请求我清楚地向他们说明为什么教会的牧师要这样讲——因为他们没有给孩子进行婴儿洗礼,所以孩子死后要到烧着的地狱火中接受惩罚,也因此他们不能为孩子举行葬礼,而且也不允许把孩子埋葬在教会的墓地。我们把孩子安放在棺材中,并聚集他们的家属为孩子举行了我人生中最特别的丧葬礼拜。我说了一些安慰的话后,从《圣经》的教导中向他们说明了婴儿洗礼和孩子的得救没有任何关系。事实上,那些拒绝帮助因为没有进行婴儿洗礼而沉浸在痛苦中之家庭的牧师,反而更难于进入天国。我把棺材安放在我的车里,之后,带着那个家庭去了普通的墓地。我们必须要意识到,异教文化在基督教中造成了何等严重的影响,并且宣扬了使人误解上帝的爱和公义的错误教导。





现今有很多人认为,无论是洒水礼还是浸水礼,方式并不重要。他们说: "有什么差异呢! 这只不过是象征仪式而已。上帝并不在乎我们受洗的方式究竟是怎样的!"

但是我们必须明白,上帝对他所做的一切工作都有具体而确定的方法。因为《圣经》 向我们说明,上帝对他所有的命令都包含了具体的方法。

例如,《圣经》中记载了从埃及出来的 60 万以色列百姓中,究竟有多少人进入了 迦南地。《圣经》说,从埃及出来的人中,有 601,730 人在旷野中死去了,唯独只有 两个人进入了迦南地。(参考民数记 26 章)只有迦勒和约书亚在埃及前往迦南地的途中最终存活了下来,因为他们"完全跟随了上帝"。

"象征仪式"——这种说法并不能作为无视受洗仪式正确方法的理由。因为,将全身浸入水中的整个过程,所对应的每个阶段都有着重要的属灵含义。受洗和圣餐礼各自包含了相关的属灵含义。如今,一些现代教会在举行圣餐礼的时候,用可口可乐和汉堡包来代替了耶稣在被钉之前的星期五晚上设立的仪式。但是我们必须通过效法耶稣所使用的方式来进行圣餐礼,而经历这其中所包含的真正的属灵经验。受洗也是如此。当我们效法耶稣在约旦河中受洗时所使用的方法,我们就能够经历其中所蕴含的关于受洗的属灵含义。

保罗在歌罗西书 2 章 12 节说: "你们既受洗与他一同埋葬,也就在此与他一同复活,都因信那叫他从死里复活上帝的功用。"新约《圣经》中讲到受洗时也反复使用了"埋葬"这个词语。为了表述耶稣对我们所进行的救赎工作,受洗必须包含有死亡、埋葬和复活的含义。这些象征意义和耶稣的中保工作密切相关。只有全身浸入水中的受洗方式才能正确地表现这些意义。基督曾直接向我们显明了受洗的方法,它和救恩的道理有着密切联系,我们必须效法耶稣这种受洗的方法。

但是,受洗的仪式并不能奇迹般地改变受洗之人的生活和品格。旧人的罪恶必须死去和埋葬。但是并不能凭借这种受洗的象征仪式就使人心完全改变。接受洗礼,在众人面前表明自己的信心之前,首先必须拥有内心变化与重生的经验。并不是许多次接受洗礼就能够除掉人的罪或使心灵变化。我们的罪必须先要死去。在我们内心发生变化之后,再接受洗礼,埋葬死去的旧人。

有些人认为,接受了浸水礼后就能保护自己脱离撒但一切的攻击,而时刻过着幸福喜乐的生活。但《圣经》并不是这样教导的。耶稣受洗之后,直接由圣灵引领到旷野接受了撒但猛烈地试探。通过这个例子,告诉我们,刚受洗成为信徒的人会在撒但的试探下经历很大的痛苦。因为撒但会对那些决心跟随上帝而受洗之人大发烈怒。

虽然撒但会猛烈地攻击初信者,但是没有必要因此而畏惧或担忧,因为有圣灵特别的作为要临到那些受洗之人。信徒受洗后,将会获得抵挡并得胜撒但一切攻击的特别能力。这种能力是通过让我们跟随基督的圣灵,使我们在每日的生活中获得的。耶稣受洗后,圣灵仿佛鸽子落在他的身上。当我们决心跟随主而受洗时,圣灵的能力将会临到我们,赐给我们得胜撒但诱惑和攻击的力量。《圣经》中并没有说我们通过受洗能脱离撒但的诱惑,而是应许我们要获得能够得胜诱惑的能力。

保罗在哥林多前书 10 章 13 节说: "你们所遇见的试探,无非是人所能受的。上帝是信实的,必不叫你们受试探过于所能受的。在受试探的时候,总要给你们开一条出路,叫你们能忍受得住。"我们有多么惊人的应许啊!谁也不用孤身奋战。无论撒但的势力多么强大,都无法让我们与保护的天使隔绝。因为在撒但的试探中,上帝总要随时"给你们开一条出路,叫你们能忍受得住"。



## 需要再次受洗的理由和目的

再次受洗是表示放弃以前的信仰吗?无论是什么理由,再次受洗是否符合《圣经》呢?在《圣经》中有关于再次受洗的记载吗?是的。有关初代基督徒的记录中提到过再次受洗的问题。

使徒行传 19 章 1-5 节,记录了使徒保罗是如何解决有关再次受洗的问题的。"亚波罗在哥林多的时候,保罗经过了上边一带地方,就来到以弗所,在那里遇见几个门徒,问他们说:'你们信的时候受了圣灵没有?'他们回答说:'没有,也未曾听见有圣灵赐下来。'保罗说:'这样,你们受的是什么洗呢?'他们说:'是约翰的洗。'保罗说:'约翰所行的是悔改的洗,告诉百姓,当信那在他以后要来的,就是耶稣。'他们听见这话,就奉主耶稣的名受洗。"根据这里的记录可知,以弗所信徒已经受过了施洗约翰的洗。而这不是纯粹形式上的受洗。他们接受了施洗约翰对基督的宣告,承认基督为他们的救主,于是就受了洗。但是保罗问到他们有关圣灵的问题时,他们说自己还没有关于圣灵的知识。保罗教导了他们,随后感觉到他们需要再次受洗。

通过以上这个例子,让我们一起来查看关于现代基督徒再次受洗的理由。如果原先接受的洗礼,并不是耶稣所接纳的符合《圣经》的洗礼,那么为了行"一切的义",就需要以正确的方式再次受洗。因为点水礼不具备正确的受洗方式中所包含的死去和埋葬的象征含义。而且在孩子尚未成长到能够决定自己信仰的年龄之前,不能给予施洗。因为受洗象征着决心跟随

基督,以及旧人的死去、埋葬而复活成为新人的含义。 有时我会问某些人: "您受洗了吗?"而他们却

回答: "不知道啊,我问问我父母吧。"对于这样的人,无论他的父母怎样回答,他们都需要再次受洗。而且有些人虽然在幼年时并没有重生经验的状态下受过洗,但这种洗礼并不是属灵的洗礼,而是形式上的洗礼,这是为了让朋友或家人满意而进行的仪式,实际上,这并不是接受基督并变化为新人而接受的洗礼。这些人必须在经历了真正的悔改之后,再次受洗。

还有一种需要再次受洗的是,那些曾经作为信徒,但是后来却回到了世界上,而最终又从世上转回的人,需要再次受洗。因为他们在立约成为基督徒之后公然背叛了基督,所以他们再次回到基督面前时必须在众人面前再次承认基督并受洗。因为向公众表明再次回到主面前的经验,是受洗的重要部分。

此外,另有一个需要再次受洗的情况,正如前边所读到的内容,这和以弗所信徒的经验有关。以弗所信徒在领悟了保罗所分享的亮光就是能改变人生的真理后,感觉到需要再次受洗。而现今也有很多人就如以弗所信徒的这种经验,他们因为发现了能改变自己人生并且为自己的信仰带来新的亮光的真理,所以想再次受洗。有些人领悟到,在自己以往的人生经历中,虽然也是作为基督徒生活着,但却过着不符合《圣经》的生活,所以他们想再受洗。这与以弗所信徒类似的经验就是再次受洗的理由之一。



Part.7

## 受洗不是外在的形式

很多年来,我常常会听到人们作为基督徒却拒绝完全屈服于上帝,特别是拒绝受洗的理由。最多的回答就是:"我没有信心确保自己能像基督那样生活,而且也不想成为法利赛人那种形式主义的人。"

这个理由对于经历了真正的信心、悔改和变化 之经验的人来说是讲不通的。这样说的人,是因为 面对人类的软弱而知道靠着人的力量无法达到上帝 的标准,所以就感到畏惧。他们之所以这样想,是 因为没能领悟上帝通过洗礼将会赐下的圣灵的能力。

虽然,并不是我们因着祷告和过信心的生活就能彻底让自己脱离犯罪堕落的可能,但是这不能成为我们拒绝受洗的理由。真正内心变化的人,不会对在众人面前公开立约而犹豫不决,也不会对接受上帝圣灵的能力有所疑惑。虽然他们知道,随着在上帝里面不断地成长,就会接受撒但更强烈地攻击和试探,但是他们相信基督救赎的恩典,并且相信上帝通过圣灵会加给他们通过一切试炼的力量。畏惧过基督徒的生活,这只不过是证明他们在灵里还没有准备好受洗。这些人必须等到他们的信心成长到能够完全只仰望基督为止。

那么我们如何在受洗之前做好预备呢?必须等 到我们确信不再犯错,而且也不再犯罪的那日来到 为止吗?不是的。我们的感觉和我们的预备没有任 何关系。我们必须靠着基督的作为经历重生,完全 扎根于基督的义。准备受洗的人,必须读以赛亚书 53 章 5 节的话语: "哪知他为我们的过犯受害,为我们的罪孽压伤。因他受的刑罚,我们得平安;因他受的鞭伤,我们得医治。"

深怕自己的错行和失败让基督失望吗?那么请从这种不符合《圣经》的思想中走出来吧!我们与耶稣同行并不是靠着我们自己的力量。我们并不是靠着自己的力量击退罪恶,也不是靠着克服试探而与基督同行。如果您认为自己可以做到的话,那么您真是陷入了真正危险的欺骗中。因为我们是靠着基督的力量行走,靠着基督的能力得胜试探。我们必须集中注意于邀请我们做他永远朋友的耶稣基督的恩典和能力之上。耶稣应许赐给我们永不失败的能力,并且也让我们完全依靠他的恩典。

当看守腓立比监狱的狱卒获得了对上帝的确信和信心时,虽然当时还在深夜,但是他们全家一起受了洗。保罗虽然关在监狱中,但是为这些新接受救恩的信徒施洗。亚拿尼亚对重生的扫罗也传达了同样的信息:"因为你要将所看见的、所听见的对着万人为他作见证。"【徒 22: 15】

此刻,在你的心中有这同样的圣灵的呼吁吗?如果你爱上帝,知道他是为了你的罪而牺牲,并且能够改变人心的基督的能力要带给你内心的平安以及对生活的确信,那么现在你就要做出人生中最重要的决定了。"现在你为什么耽延呢?起来!求告他的名受洗,洗去你的罪。"



"耶稣进前来,对他们说: '天上地下所有的权柄都赐给我了。所以,你们要去,使万民作我的门徒,奉父、子、圣灵的名给他们施洗。凡我所吩咐你们的,都教训他们遵守,我就常与你们同在,直到世界的末了。"【太 28: 18-20】

在基督的这条命令中,包含了人在受洗前必须为成为门徒而作好准备的教训。当我们接受了救主并决心跟随他的时候,我们必须站在怎样的立场上接受洗礼呢?接受基督的人受洗时必须做好怎样的灵性上的预备呢?这些问题对初信者来说,是非常实际而富有意义的。准备受洗的人,必须先要察看自己的内心和生活是否有以下的属灵经验:

#### 1. 决心向自己和世界死去的时候

真正经历了重生的人,在现今的时代似乎寥寥无几。没有决心向自己和世界死去的人受洗后在教会中任职的事情太普遍了,这就是当今教会中出现诸多问题的重要原因之一。

自称为信仰基督的人中,有太多人的自我还没有死去,也没有向世界死。他们的品格和生活中没有结出圣洁的果子。虽然他们受了洗,但他们只是把身体浸入水中,自我依然存在,所以依然过着自私和以自我为中心的生活。眼中只有自己的人,绝不能返照基督的形象。

受洗时完全浸入水中再从水里上来,象征着自己的旧人完全埋葬在水中,而在基督里以新的生命复活,从此开始新的人生。所以,准备受洗的人必须向自己

和世界死去。"我们在罪上死了的人岂可仍在罪中活着呢?岂不知我们这受洗归入基督耶稣的人,是受洗归入他的死吗?所以我们藉着洗礼归入死,和他一同埋葬,原是叫我们一举一动有新生的样式,像基督藉着父的荣耀从死里复活一样。"【罗 6: 2-4】

## 2. 决心过忠诚于上帝和真理之生活的时候

受洗是立约抛弃世界的重要仪式。受洗是为那些奉圣父、圣子、圣灵的名,与基督一同埋葬,并在经历了从水中上来的受洗仪式后,要决心过忠诚于上帝和真理之生活的人举行的。在这个仪式中,上帝、圣灵和天使,以及众人都要作为证人观看。

# 3. 改革品格和生活中的罪恶与瑕疵的时候

上帝的工作必须交托给单纯而不自私的基督徒。 将受洗之人的名字记录于教会的受洗名册,这是不能 过于草率而急迫的重大问题。大部分初来教会的信徒 在品格和生活上依然留有罪恶的污点。在很多情况下, 教会为了立刻让初来的慕道友安定在教会中,就急忙 给他们施洗。上帝的教会因这种急迫的做法而蒙受了很大的损害。有很多人认为: "先为他们施洗,然后再慢慢察看他们的情况,逐渐改变他们罪恶的习惯。"但是这种想法是非常危险的。改革是首先必须要进行的。必须先与初信者一起祷告,教导他们明白《圣经》。直到他们跟随心中圣灵的动工而出现决定性的证据时才能给他们施洗。直到圣灵的凭据和果子出现时才能进行受洗的仪式。

#### 4. 告白自己的罪而开始悔改的时候

参加奋兴会,经历过神迹和超自然的医治之后开始去教会的情况很多。但是他们当中的大部分人拥有真正悔改的经验吗?并不是经历过神迹就能说明预备好了接受洗礼。不能为那些没有表现出真正的悔改并放弃罪恶的人施洗。

人因仰望基督的十字架而心灵痛悔,这可以说是准备好受洗的最重要的条件。"彼得说:'你们各人要悔改,奉耶稣基督的名受洗,叫你们的罪得赦,就必领受所赐的圣灵。"【徒2:38】

悔改并不是后悔。悔改并不是因为犯罪的结果 带来了损失而后悔。悔改是真正为自己的罪本身感到忧伤。因

为羞愧地感受到自己的罪太污秽了,所以憎恶罪,想要从罪中转回,这才是真正的悔改。悔改是在想到救主为自己的罪而遭受耻辱和牺牲时,自然而然产生的。

"承认他们的罪,在约旦河里受他的洗。"【太 3: 6】虽然口称自己是悔改了,但是在自己的实际生活中却没有结出悔改的果子,这些人的悔改是假悔改。虽然有很多自称悔改的人,但是有太多人并没有经历将自己跌碎在磐石耶稣基督上的经验。

#### 5. 我与基督联合在一起的时候

在教会中的很多信徒并没有认识到自己正处在丧失永生的危险中。他们仅仅满足于每周去教会礼拜。 去教会成为信徒,这和与基督建立活的联络是不一样的。名字登在受洗名册上和名字被记录在生命 册上也是不一样的。成为某个教派的信徒并不等于一定就确保能够得救了。虽然表面上看起来,似乎具 备了成为教友的各种资格,但是内心还没有与基督联合。

与基督联合,含有将我们的意思屈服于基督的旨意之下的意义。即使是受洗十几次,但其受洗仪式本身并没有使人内心和生活成为圣洁的能力。最重要的是,内心先要与基督的心联合,意志屈服于他的旨意之下,精神与他合一,思想接受他的掌管。很多人虽然接受了洗礼,也使自己的名字登在了教会的册子上,能参加教会的会议,但是内心和生活并没有发生改变。这样的人坐满了教会。这就是现代教会的可悲情形。

有些人依然保留着先天自私的性格和后天培养的习惯性的恶习,但是却企图通过受洗而成为形式上的教友。这种情况真是太多了。必须深思的问题是:准备受洗的人是否将自己的意思屈服于真理了?是 否让基督的旨意掌管了自己的人生?

#### 6. 当我爱耶稣并顺从他话语的时候

每个信徒都必须明白,耶稣要求我们受洗之前,要拥有对他一片丹心的爱情。在《圣经》中将教会和耶稣基督的关系比喻为新郎和新妇的关系。新妇必须对新郎有完全的爱情。若没有这种爱情的关系是虚假的,这样的婚姻关系也是虚假的。

对基督的爱是通过顺从他的话语体现出来的。树的特性和种类是通过所结的果子表现出来的。爱上帝并顺从他的真理和诫命的人,与那些口头承认爱上帝却无视他的真理和诫命的人之间有着明确的区别。真爱和假爱,真信心和假信心是通过顺从区分开来的。

#### 7. 当我与世俗有别的时候

接受洗礼是在全宇宙面前宣告自己出离世俗的仪式。要坚定地站立在以马内利君王的鲜血染红的旌旗之下,向那些因罪而死的世人宣告说: "我将要在明确宣扬上帝的真理和旨意的事上有份了!"这就是受洗仪式。所以,为了将自己的余生献给主而接受洗礼的人,必须将自己从世俗的不洁中分别出来。抛弃世俗的罪恶习惯和曾经作为罪的奴仆所过的生活,内心预备好将自己的人生完全屈服于《圣经》中上帝圣洁的命令和话语的人才能受洗。必须抛弃追求服饰的虚荣之心,以及想要走在流行前端的风尚。

基督徒理当与世俗有别,而将自己的爱情和上帝 联结在一起。当人看到污秽的事物时,内心就会受到 罪恶的影响。对电视和各种媒体所播放的世俗化并充 满情欲的节目,没有严格抵御的基督徒在不知不觉中, 自己的生活和信仰就受到了世俗和情欲的污染。与那 些污秽且腐败之人联合,并乐于和他们交往的人,是 无法保守内心纯洁的。而那些虽然生活在世上,但是 为了不被世俗沾染而决心抵御试探的人,才是预备好 受洗的人。

#### 8. 想要为上帝而活——以此作为我 人生的首要目的时候

受洗是非常圣洁而重要的仪式。所以必须对其有 彻底的理解。受洗意味着悔改罪并在耶稣基督里开始 过新的生活。所以,牧师或是教会不能盲目地催促信 徒受洗。牧师和教会要向初信者讲解《圣经》并教导 他们屈服于圣灵的方法,以此引导他们的生活来到基 督和真理中。被这种方法引导的人自然就会决心受洗。

父母不能强迫子女受洗。子女在受洗之前,必须确认自己是否能将"为上帝而活"作为人生的首要目的。要确认是否跟随上帝的话语来塑造自己的人生。而只有他们真正悔改,明白受洗的真正含义时才能为他们施洗。对于成人,对作为基督徒的义务和责任有了深刻而明确的理解时才能受洗。

#### 9. 当我尊主的日子为圣的时候

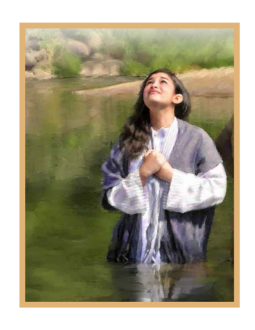
受洗之人的心中必须铭刻着对上帝的十诫所明确 记录的安息日的尊重。

"'你若在安息日掉转(或作"谨慎")你的脚步,在我圣日不以操作为喜乐,称安息日为可喜乐的,称耶和华的圣日为可尊重的,而且尊敬这日,不办自己的私事,不随自己的私意,不说自己的私话,你就以耶和华为乐。耶和华要使你乘驾地的高处,又以你祖雅各的产业养育你。'这是耶和华亲口说的。"【赛58:13、14】决心要尽心、尽意遵守主日的人是预备好受洗的人。

#### 10. 心中有强烈的盼望要明白上帝 旨意的时候

准备受洗的人必须知道为了明白记录在《圣经》中的上帝的旨意而努力学习是非常重要的。因为基督徒有传扬上帝旨意的使命。作为基督徒的一个重要义务就是向世人彰显出一个从前自私堕落的罪人靠着圣灵的能力而可以变化为按照《圣经》生活的基督徒。所以,准备受洗的人必须深入地研究真理,并且有恳切引领他人走向救主的渴望。





《圣经》中记录了两种洗礼——水的洗礼与圣灵的洗礼。现在到了我们必须对此问题作出深刻思考的时候了。

水的洗礼很清爽。小时候,我在还不知道洗礼真正意义的情况下接受了洗礼,就像去河里游了一趟泳,并没有什么特别的感受。接受水的洗礼会感觉身心愉悦,因为这意味着我们拥有了悔改与得饶恕的经验;通过受洗的仪式,我们所有的污秽和不洁被洗净之后,是不是很喜乐呢?这是为了来到耶稣面前而接受的洗礼。

施洗约翰为了使人来到耶稣面前,将所有绊跌的障碍都清除了,在约旦河中为人施洗;但他却不能改变那些接受洗礼之人的内心。虽然他能帮助那些来到耶稣面前的人,清除一切障碍,但无法改变人心,使人心与上帝联络。这就是水的洗礼与圣灵的洗礼之间的差异。

# 水与火的洗礼



耶稣是以圣灵施洗的一位,这是象征着他来焚烧和熔化我们里面的罪恶,然后使我们按上帝的旨意被重新塑造,我们称此为圣灵的洗礼,也是火的洗礼。因为火的洗礼是焚烧人的内心,使人心被熔化,并被铸造为新的样式。被焚烧的时候是不是很疼呢?很痛苦,而过程也很漫长。在焚烧罪和偶像时,烧掉那些爱不释手之物的时候,当里面那些连我们自己都不知道的东西被暴露出来时,是痛苦的。耶稣说:"我来不是要叫世上太平,乃是要让世上动刀兵。""我来是要将火丢在地上。"《圣经》之所以这样记录,是为了使人们即使经过了一代又一代,即使在文化背景完全不同的情况下,仍然能够通过象征的表达来理解主的话语。

当祭物刚开始被焚烧的时候,还能看到其原来的形状,但当祭物的皮毛被焚烧,头被焚烧,胸膛被焚烧,大腿也被焚烧的时候……只能看到火,再也看不到祭物了。同样,当我们来到主面前,愿意屈服于主,成为牺牲的祭物时,虽然开始还能看到我们原本的样子,但当主用火焰来吞噬我们,使我们成为上帝之义的祭物时,就再也看不到我们的样子了,这就是火的洗礼,是圣灵的洗礼。现在到了让这圣灵的洗礼更新我们内心的时候了。

约翰说: "我是用水给你们施洗,但有一位能力比我更大的要来,我就是给他解鞋带也不配。他要用圣灵与火给你们施洗。"【路3:16】施洗约翰是为弥赛亚降临预备道路的人,是为耶稣的来到预备我们将心中所有障碍去除的一位。正如我们现在所作的——末时代的百姓将要进行施洗约翰的工作。为了预备人心,在耶稣来时能够迎接他,我们要去除一切的障碍。在我们的生活中,那些拦阻我们走近救主的一切障碍都要除去。所有深陷的山洼都要填满,高高低低地都要削平,罪恶要完全除去,然后要走近主。这样,主就会焚烧我们里面的罪。

"得救"就是从罪中得以脱离,就是从罪中得洁净,使罪恶被焚烧净尽。所以约翰称耶稣是以圣灵与火施洗的一位,"看哪,上帝的羔羊,背负世人罪孽的。"我们看到上帝的羔羊时,就会有圣灵的临格在我们心中;看到上帝的羔羊,就会有火的

洗礼临到我们心中,我们就不会再向那背负并焚烧 我们罪孽的主要回我的罪。当我们欺骗他人的时候, 就像是耶稣亲身经历了一样,他亲身背负并除去我 们的罪;当我们偷窃时,就好像是主所犯的一样, 主亲身担当了我们的罪,并除去我们的罪,所以我 们的罪就能得到赦免。这不是一种书面表达,而是 实际地担当,并除去我们的罪。这就是因为耶稣亲 身背负了我们的罪。当我们骄傲的时候,自私的时候……虽然是我们自己做的,但是主选择替我们担 当,就说:"这都是我所作的。"并将这些罪除去。 所以当我们看到上帝的羔羊背负并除去我们的罪孽 时,我们里面的罪恶就会被焚烧,就不会再想重新 要回我们的罪了。这就是悔改,这就是接受火的洗 礼。

"西面给他们祝福,又对孩子的母亲马利亚 说: '这孩子被立,是要叫以色列中许多人跌倒, 许多人兴起; 又要作毁谤的话柄, 叫许多人心里的 意念显露出来;你自己的心也要被刀刺透。'"【路2 34、35】我们若仰望那背负世人罪孽的上帝的羔羊, "我"就会被显露出来。当仰望耶稣纯洁的生涯时, 人们就会看到自己的不义。大祭司长也看到了自己, 拉比和法利赛人也看到了自己……当看到耶稣之义 的生涯和那毫无瑕疵的品行时,人们就思想:"地 上从来没有这样的人,他是谁呢?"当看到耶稣时, 人里面的罪就被完全的暴露而显明出来。当先知西 面看到这幼小的婴孩时, 宣告耶稣是叫许多人心里 的意念显露出来的一位。是的, 我们走向耶稣时, 要接受火与圣灵的洗礼。圣灵是圣洁的灵, 因这圣 洁的灵,我们属世的内心被光照,被熔化,被焚烧, 这样就可以塑造成一个新的样式。所以,为了改变 样式,就必须要进入熔炉。

"万军之耶和华说:'我要差遣我的使者在我前面预备道路。你们所寻求的主,必忽然进入他的殿;立约的使者,就是你们所仰慕的,快要来到。'" 【玛 3: 1-3】这里说上帝会忽然进入他的殿,这是什么时候?我们可以看到两次这样的历史。耶稣复活升天的时候,进入到了天上的圣所中,进入了上帝的殿。还有一次就是我们通过圣所制度所学到



的,耶稣要结束 圣所的工作,进 入至圣所的时候, 忽然来到他的殿。 进到那里要洁净 他的百姓,使他 们接受火的洗礼。

"他来的日子,谁能当得起呢?他显现的时候,谁能立得住呢?因为他如炼金之人的火,如漂布之人的碱。"这里说到"炼金",

为了去除所有渣滓,放入熔炉被熔化之后,再做成其他样子。"他必坐下如炼净银子的。"银子只有在温度达到近一千摄氏度的时候,才能被熔化。耶稣做这件事情的时候,并不着急,他不是站着,而是坐下,有充足的时间,一直到金属中所有的杂质都被炼净。

"必洁净利未人, 熬炼他们像金银一样, 他 们就凭公义献供物给耶和华。"这里不仅是指一 般的信徒,而且特别指作主工作的仆人。利未人 是在圣所中服侍的人,只有利未人被洁净,他们 所献的祭物才是义的祭物。当人们悔改而带着祭 物来到圣所的时候, 祭司长和利未人要带着义的 心、按照上帝的义的律例和典章奉献祭物。耶稣 的时代,那些祭司长们是多么的堕落啊,他们为 了钱财, 当一个家庭带着一只羊来献祭的时候, 他们就接受这只羊的血,而将这一只羊的肉当作 十个家庭的祭物,但剩下的羊就全部拿去卖了。 这里说,上帝先要洁净利未人和祭司长,"熬 炼他们像金银一样,他们就凭公义献供物给耶和 华。"也就是说,上帝先要洁净那些将要收聚麦 子的祭司长们、利未人和收割的工人。我们在《圣 经》中可以看到,初熟的果子如果没有得到预备, 秋收的工作就不能完成。

我们里面的罪要得到洁净,成为义的,我们 的救赎才能成就。上帝的拯救就是焚烧我们里面 的一切罪。请大家想想献上凡火的亚伦的两个儿 子,他们将凡火带来,要献在香坛上的时候,从 至圣所中有火发出,将他们烧灭了。还有旷野中 进行反叛的二百五十名族长, 上帝使火从圣所中 发出,将他们烧尽了。难道主想要使人灭亡而以 此取乐吗?经上说: 主不愿一人沉沦, 乃愿人人 都悔改。但上帝之所以这样做,是因为献与上帝 的祭物必须要洁净。为了将金银炼净,需要高温 熔化; 为了献上洁净的祭物, 需要上帝的烈火, 需要圣灵的火。如果传扬的信息是虚假的, 是错 谬的, 是妥协的福音, 就不是上帝的火, 因为这 不能使人得到炼净。所以需要圣灵的火和圣灵的 洗礼,这只有借着《圣经》中主的话语才是可能的。 为了预备那些心灵洁净的人,主会行这事。

当然, 我们都会受到诱惑、试探和艰难, 但 当有危机来到的时候,应该怎样选择我们是知道 的。我们应该将我们的自尊心、骄傲, 以及我们 所引以为豪的评价与人气,还有一切属世的利益 都放下,谦卑地跪在主面前祷告说:"我选择站 在主的一边,这是正确的,这是真正的福音。" 这并不是很容易做到的。人们总是说: "我一旦 要是主张这是正确的,就不愿意放下我的想法, 我也害怕这样,有时甚至比死还不愿放下自己的 主张。"特别是弟兄们,很看重面子,而姊妹注 重内心的感受。弟兄们为了面子, 甚至可以付上 生命, 因此不知道有多少失误。这样的问题来到 的时候, 我们要瞬间做出决定, 我们要学习耶稣 的柔和谦卑。在听到圣灵的声音时,我们要顺从, 要放下自我,要完全地屈服,要有在主面前俯伏 跪拜的经验。

这个世界的处事手段与基督里的信仰是有极 大差异的。人们在世上经常为了达到一些目的做 出某种程度的牺牲,而在基督里的信仰是不同的, 那些在耶稣柔和谦卑的学校里学过的人,他们宁 愿自己忍受损失、伤及自尊,或孤立无援,但因 为这是真理,是上帝的恩典,所以就训练自己在 上帝面前屈服的品性。在这个世界上,魔鬼针对 我们的弱点,预备了各样缠累我们的试探,如果 我们里面没有这样的品性,很容易就会跌倒。

我们所说在主里面的柔和谦卑,不单是我们外表的行为,也是我们内在良心的指示,是我们思想的体现。但是因为没有这一点,没有被圣灵的火熔化,所以就有了许多在表面上看来信仰很好的人却跌倒而站在了魔鬼的一边。现在就是这样,将来也是如此,尤其是在末时代,很多人都是如此。现在是我们要真正理解圣灵与火的洗礼的时候。

请看亚拿尼亚和撒非喇。他们欺哄了圣灵。 当他们欺哄圣灵的时候,怎么样了呢?他们当场 就死去了。各位,他们不是带着圣灵的火而是以 凡火献祭的时候,被烈火烧灭了。虽然《圣经》 中没有记载他们被火焚烧,但他们是被"上帝的 烈火"所击杀的。像火一样滚烫的熨斗,却不是 要把衣服烧毁,而是把衣服上的褶皱熨开,圣灵 的作为也是如此。当耶稣在荣耀中降临之前,因 着圣灵炽热的恩典,我们里面所有的东西也都要 被"熨开"。预备主来的时候,我们里面要没有 任何皱纹和瑕疵。

"亲爱的弟兄啊,我们现在是上帝的儿女, 将来如何,还未显明;但我们知道,主若显现, 我们必要像他, 因为必得见他的真体。凡向他有 这指望的,就洁净自己,像他洁净一样。"【约 一3: 2、3】读到这里的时候,有人就会误认为 我们要像耶稣一样温柔,要像他一样谦卑,一样 慈悲,一样亲切……但不是的。我们可以像主, 但是无法变得和主一样。我们回到天上去之后, 还要永永远远不断地发展。在主来之前,我们所 要做的,就是成为与罪无关的人。这里说:"主 显现的时候,我们要洁净,像他洁净一样。"是 什么意思呢? 这是指我们的内心,我们的良心和 思想。良心也有很多种,根据我们是如何成长的, 是看着什么而成长的,我们的良心也会稍有不同。 有些人的良心会非常古板,很正直,不能有一点 差错,但恩慈却不足。但多有恩慈的人,却少有 原则。

上帝知道我们每个人的特性。有的人速度非常快,这些做事很快的人,你到他们后面去看的话,总能看到留点什么东西。但那些细致的人,总是慢慢吞吞的。上帝知道这些差异。那么"主若显现,我们必要像他"是指什么呢?这是指拥有像上帝那样的心。我们的单纯,纯洁,正直,不为自己作决定,不为自己的益处作选择……我们需要拥有为上帝而活的单纯的心。所以这里说:"凡向他有这指望的,就洁净自己,像他洁净一样。"这是我们人生的动机,这是很重要的。许多人将精力花在了外在的表现上,但主所看的是我们的内心。

约翰卫斯理曾这样说: "洁净我们的烈火啊, 求你经过我的内心,光照我的灵魂,将你的生命 赐给我,洁净我,洁净我,使我成为完全圣洁的!"

施洗约翰曾向人介绍耶稣——"他是用圣灵与火施洗的一位。"耶稣给人施洗时,是吩咐他的门徒为人施洗,耶稣没有亲自给人施洗。如果有人说:"耶稣亲手给我施洗了。"那么这是多么大的特权呢?所以耶稣并没有亲自给人施洗,而是让他的门徒为人施洗。但耶稣借着圣灵给一切愿意的人施予火的洗礼,他是用圣灵施洗的一位。这是凡愿意的人都可以随时领受的洗礼。在我们里面若还有需要焚烧的东西,现在我们就要在主面前举起双手祷告:"主啊,赐给我圣灵!"



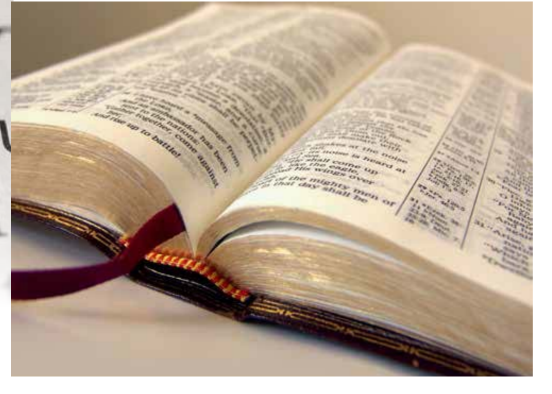
# Faith [feiθ] n. belief in the tri belief in the tri of a person, id

亲爱的朋友,无论你在哪里,无论你在做什么,请你像约翰卫斯理那样在内心中默祷:"洁净我的烈火啊,求你经过我的内心,光照我的灵魂,赐给我你的生命,洁净我,洁净我,使我完全成为圣洁!"这样,此刻圣灵就会焚烧我们的内心,这是上帝拯救的作为。

【路 12:49】"我来要把火丢在地上,倘若已经着起来,不也是我所愿意的吗?"虽然主非常想用火洁净我们,并塑造我们,但人却不愿意。为什么?因为痛苦,因为漫长。这里的话语就是在说,主希望这火能不断地在我们里面燃烧,直到我们的自我消失不见,上帝的形像在我们里面成形。用水来洁净的是外在的,必须洗了再洗。但用火焚烧是洁净我们里面的一切,使内心所隐藏的都显露出来,成为灰烬之后,再塑造为新的样式。因此,我们要接受火的洗礼。

这个世界真的不会再长久了,气候的异常,自然灾难的频繁,社会道德的堕落······无不向我们说明耶稣 降临的时日临近。有灵感的话语如此说道:

"此后,我看见四位天使站在地的四角,执掌地上四方的风,叫风不吹在地上、海上和树上。"(启7:1)四位大有能力的天使如今还在执掌着地上四方的风。可怕的毁灭尚受禁止不能全然发作。各方的风都在那里激动列国发起一次致命的战争,然而天使却仍执掌着四方的风,不许撒但可怖的权势本其烈怒发作,直等到上帝的仆人在额上受了印记为止。时代的兆头证明上帝的审判正在临到,耶和华的大日临近了。每日报纸都满载着最近及将来必有可怖斗争发出的先兆。大胆的抢劫时有所闻,罢工司空见惯,盗窃与凶杀到处皆是,受鬼魔控制的人不时杀害男女及幼小儿童,这一切都证明主的再来临近了。上帝约束之灵现今正从地上渐渐收回,狂风、暴雨、暴风雪、火灾、水灾,以及海上陆地各种灾难,接踵而来。其实这一切在我们四周错综复杂的兆头,无一不是说明上帝儿子即将来临,但人却归之于其他原因。时候已近,世界将发生忧患,是人的膏油所无法医治的。在最后的大毁灭临到世上之前,人所引以自豪的建筑物将会全然倒塌成灰。上帝对罪的审判会临到那些领受了大光却不断犯罪的人。有用许多贵重的材料建造的耐火的建筑物。但正如所多玛被上帝刑罚的火焰毁灭一样,他们所得意的建筑物也将化为灰烬。虽然到处充满混乱和骚动,但在世界上还剩下要为上帝而做的工。"





我们还有呼吸存留,活着的理由就是为将耶稣即将再来的信息警告 那些听到上帝的话语,但还没有将内心向主献上的人,为拯救灵魂而作 工。我们现今所做的一切都是为此,耶稣基督的再来要成为我们的盼望 与关注的焦点。

【林前3:13】"各人的工程必然显露,因为那日子要将它表明出来,有火发现,这火要试验各人的工程怎样。"主将用火焚烧,这象征着将要显露和焚烧我们里面的一切东西。

【彼后 3: 10-14】"但主的日子要像贼来到一样,那日,天必大有响声废去,有形质的都要被烈火销化,地和其上的物都要烧尽了。这一切既然都要如此销化,你们为人该当怎样圣洁、怎样敬虔,切切仰望上帝的日子来到。在那日,天被火烧就销化了,有形质的都要被烈火熔化。但我们照他的应许,盼望新天新地,有义居在其中。亲爱的弟兄啊,你们既盼望这些事,就当殷勤,使自己没有玷污,无可指摘,安然见主。"

现在是我们接受上帝印记的时候,就是圣灵与火的洗礼来到我们里面,焚烧我们里面的东西,以上帝的恩典和形象接受塑造。亲爱的朋友,我们可能浪费了很多光阴,我们可能有所失误;在过去,我们可能也错过了很多机会,但今天,就在此刻,上帝赐给我们机会、再次呼召我们的时候,愿我们每一位在主面前敞开心门,接受主的烈火!愿大家祷告——"请焚烧和熔化我里面的一切,塑造我,使我不再有瑕疵。我自己无法做到,求圣灵临格在我里面!"



## 这是一本关于爱·真理·生命的杂志

网站: www.sostvcn.com

邮箱: sostvcall@sostvcn.com

sostvbjb@163.com(编辑部)

电话: 13804244366 15140501466