

FOR THE PEOPLE WHO WILL SURVIVE IN THE LAST DAYS







## 信心和祈祷

基督说: "凡你们祷告祈求的, 无论是什么, 只要信是得着的, 就必得着。" (可 11:24)

信,就是信心,就是信上帝的话语和能力,信上帝的应许必定成就。

从上帝的话语中,我们知道该追求什么,舍弃什么;该喜欢什么,厌恶什么。我们对话语越确信,我们跟随上帝的愿望就会越强烈。怎样才能做到这些呢?

我们只有来到恩典的宝座面前,向上帝祈求帮助,因为离了主我们就不能做什么。我们需要祈求他赦免罪恶,使我们得到洁净;祈求他赐圣灵引导,使我们获得基督的爱和品性;祈求他赐热忱与使命,使我们有智慧拯救灵魂;祈求他所应许的一切恩典,使我们的愿望得以成就。

如果我们确信上帝的应许,那么当我们跪在耶稣脚前时,心中就会充满 希望,充满感恩,就好像所求的一切已经得着了。这样的祷告绝不会落空。 这并非因我听到,并非因我看到,也并非因我感觉到,只因为这是圣经的 应许。也许,我们的祷告没有立刻得到应答,但我们深信它绝不至徒然, 深信恩典必定会在最需要之时临到。以这样的信心祈求,必能获得无数次 祷告蒙应允的经验。

如此经历上帝话语、能力和应许的人生,必是祈祷的人生,充满信心的人生。





# Contents 目录

### 信仰人生

04 撒该去哪里

05 为病人祷告

20 客西马尼园的祈祷

### 本期主题: 祈祷

10 part 1: 金香坛

12 part 2: 馨香的祈祷

14 part 3: 蒙应允的祈祷

17 part 4: 金香炉

### 牧者之声

22 奉耶稣的名祷告

### 生命见证

08 祈祷的感化力

28 迟来的应答







# Zacchaeus 撒该击哪里?

初代教会有一个美丽 的传说,一直流传至今。

每天清晨,撒该都会

早早起来,带着一个小铁锹和水罐出去。

妻子觉得很纳闷: "我丈夫每天早晨带着水瓶 和锹去哪里呢?"

有一次,妻子悄悄地跟在他后面,发现撒该走到一颗树下,他在树根的周围用铁锹松土之后浇水 在上面,跪在那里祷告。

这时他妻子就跑出来问:"丈夫,你在作什么?" 撒该说:"这是我第一次见到耶稣的地方,就 是在这棵树上,耶稣答应要来我家。"

耶稣为何要去撒该家呢?

撒该原本是个税吏长,他虽然有地位、财富,却被同胞所鄙视憎恶。因为在犹太国,税吏是不义和勒索的别名。然而这个富裕的税吏,在贪爱世俗和傲慢的外表之下,却有一颗敏于领受神圣影响的心。耶稣的话已使他心中生出希望。

耶稣进耶利哥城的消息传开了,撒该极渴望见 耶稣一面。

当耶稣和群众经过耶利哥时,街道上已挤得水 泄不通了,在这人山人海中,谁也不会给他让路。 撒该的身量又矮小,他只能看见晃动的人头。于是 这位富足的收税官跑到前头一棵高大的桑树下,爬 上桑树。

为了见到可以饶恕他,可以拯救他,可以满足他的耶稣,他放下了一切架子。为了见到耶稣,人 必须要懂得抛弃一切。

什么使你没有勇气爬到树上见耶稣呢?什么拦阻了你无法见到耶稣呢?抓住你内心的偶像是什么呢?对有的人来讲男人或女人是他的偶像,有的人外表的美丽是他的偶像,有的人是金钱,有的人是

人的好评和称赞。许多人自称认识耶稣,却没有耶 稣住在心中的经历。

他蹒跚地爬树时,可能有人会说: "你看那个坏蛋撒该,那个税吏长撒该,他知道这是什么地方,敢跑到这里来。"

上帝却看人的内心。耶稣比那些周围的群众,更知道他的心。耶稣知道全身心来寻求自己的撒该的心。当耶稣经过桑树时,突然站住了脚步,抬头向树上看并说了这样的话:"撒该,快下来,今天我必住在你家。" 撒该听到后急忙下来。这时候众人纷纷议论说:"他竟然到那个罪人队长家里去。"

撒该因主竟然愿意俯就他这个如此不配的人,不禁受宠若惊。随后,他当着众人的面说: "主啊,我把我的一半给穷人,我若讹诈了谁,就还他四倍。"耶稣有没有吩咐他这么作呢?没有,是他自愿自发的。撒该一直受到良心的谴责,当耶稣给他救援的时候,当耶稣饶恕他、接纳他并拥抱他的时候,他的内心就有了变化,因着这变化他将自己所有的钱都献了出来。

耶稣说: "今天救恩到了这家。" 救赎从什么时候开始呢? 当你全身心寻求上帝时,那就是蒙拯救的开始。"今天我必住在你家里",也就是向耶稣敞开心门。

耶稣基督复活升天以后,撒该成为教会里非常 出色的负责人。他每天清晨都会来到那颗树下,将自己重新献给主。

你有像撒该那样面见耶稣的地方吗?

耶稣何时进到你内心深处的呢?

我们一定要成为让耶稣住在内心的人,一定要 和耶稣亲密交往,从耶稣那获得变化的能力。

"住在至高者隐密处的,

必住在全能者的荫下。"



"愚妄人因自己的过犯和自己的罪孽,便受苦楚。他们心里厌恶各样的食物,就临近死门。 于是他们在苦难中哀求耶和华,他从他们的祸患中,拯救他们。他发命医治他们,救他们脱离死亡。" (诗107:17-20)

人在健康的时候,很容易忘记上帝,一到灾病临身时就想起上帝来。人愈是精衰力疲,生命垂危,就愈觉得他们需要向上帝哀求。慈悲的上帝从不弃绝真心恳求他的人。不论健康还是患病之时,他都是我们的避难所。

在基督的时代,怜恤患病之人的上帝,现在仍然是慈悲的医师。无论什么病症,什么软弱,他都有医治的良方。主应许说我们"手按病人,病人就必好了。""出于信心的祈祷,要救那病人。"(可16:18, 雅5:15)这个应许现今仍与使徒时代一样可靠。这表明了上帝儿女的特权,上帝要借着我们为工具向人施展他的医治之能。我们可以凭信心把痛苦患病的人带到上帝面前,引导他们信靠那位大医师。救主要我们鼓励一切受苦患病灰心的人,邀请他们依靠主的大能。

上帝是垂听祷告的主。基督曾说"你们奉我的名求什么,我必成就。"(约14:14)又说"若有人服事我,我父必尊重他。"(约12:26)我们只要按他的话去行,这一切宝贵的应许都必成就。

那么,在为病人特别祷告以求康复时,我们必须注意哪些吩咐呢?

首先,必须要教导病人放弃不健康的生活方式, 学习并遵行健康法则。

诗人大卫说:"我若心里注重罪孽,主必不听。" (诗 66:18)

人的疾病,常常是因他在饮食、起居、着装、工作等方面疏忽了健康规律,养成了不良习惯而导致的。人身体或脑筋衰弱的元凶往往是某种罪恶的行为。我们若只教人仰望上帝医治他们的疾病,却不教他们放弃错误的习惯,这显然是枉费精力。这样为病人祈祷,并不是信心,而是狂妄。他们若康复了,就会认为上帝既听了祷告,病也得了医治,自己依然可以毫无约束地继续过不健康的生活,放纵荒唐的嗜欲了。在这种情形下,上帝若行神迹医治他们,就无异于鼓励人犯罪了。若要祷告得蒙应允,病人的环境必须卫生,生活习惯应当彻底归正,生活方式必须遵行上帝的道德律和自然律。



其次,必须引领病人认罪悔改,才可得蒙 上帝赐福。

《圣经》吩咐: "你们要被此认罪,互相 代求,使你们可以得医治。" (雅5:16) 对凡 要求祈祷的病人,不仅要先使他们明白干犯上 帝的律法——自然律或道德律——就是罪,并 要提醒他们: "我们不能看见你的心,也不知 道你秘密的事。只有上帝和你自己清楚。既然 你愿意悔改,你就应该承认你的罪。"

犯罪就是得罪了上帝,需要奉基督的名向上帝认罪,因基督是罪人与上帝之间唯一的中保。心中的罪,只向上帝承认就可以了。若得罪某人,就要向这个人认错。如果是开罪于大众,则当在公众面前认罪。若曾说人坏话,搬弄是非,在家里或邻舍之间、教会里面挑拨分争,惹起不睦,或者行了什么错事使别人陷在罪中,他们就该在上帝面前和所得罪的人面前明确地承认那罪。"我们若认自己的罪,上帝是信实的,是公义的,必要赦免我们的罪,洗净我们一切的不义。"(约壹1:9)

如果病人已清除了种种错误,我们就可以在圣灵的引导下凭着确凿的信心,向上帝陈明病人的需要,求他赐下恩典。凭着信心和祈祷,病房可以变成一个"伯特利"——上帝与人同在之地。侍病者可以通过满含爱的言语和行为让病人感受到 "上帝就在这里"。让病人在无形中感觉慈悲的救主就在身边,这种感化力能使病人脱离愁闷,对于病人身心双方的康复有极大的益处。

再者,为病人祈祷时要存真实的信心,顺 从上帝的旨意。 "我们本不晓得当怎样祷告。"(罗8:26) 通常我们并不知道当求什么恩典,才对病人最 有益处,这唯有上帝才能知道。因上帝鉴察人心, 知道暗中的隐情,也知道一个人的未来。所以 我们最好为病人做类似这样的祷告:"主啊! 你认识这位病人,你知道他心中的每个意念, 主耶稣曾为他舍命成为他的中保,主比我们爱 他更甚。如果能荣耀主的名,并使这位病人受惠, 就求您医治他。如果你的旨意不是让他康复, 求您仍能与他同在,赐下恩惠与平安,在他痛 苦时安慰他,扶持他。奉主耶稣的名求!"

有时,上帝会行明显的神迹使人恢复健康; 有时,上帝却容许病人在主里安睡了;并不是 个个病人都能痊愈。他知道我们所代求的病人 若活着,能否经受得住他所要面临的困苦和试 炼,他的存在,对于自己和周围的人究竟是祸 是福。

先知以利沙像以利亚一样被圣灵充满,他 至死忠心,从未动摇过。主曾多次垂听他的祷 告治愈了许多病人,他自己却因疾病缠身而死。 上帝并没有为他施行特别的医治,因知道他经 得起这种考验。在肉体痛苦与软弱的漫长日子 里,以利沙从未丧失对上帝的信赖。他的信心, 使他在病痛和死亡面前充满安息和信赖。这样 就为许多与他有同样遭遇的人,带来安慰和鼓 励!

上帝曾吩咐约翰写道: "从今以后,在主 里面而死的人有福了;圣灵说,是的,他们息 了自己的劳苦,作工的果效也随着他们。"(启 14:13)从这里我们可以看出,人若有病未得痊 愈,不可就此断定上帝不悦纳他,或质疑他的 信德。

有许多人误以为,上帝是否医治病人,只与人的信心有关。只要有信心,他们求医治的祷告一定会蒙应允。如果没有得到医治,就认为是自己的信心不足。他们常常担心自己做了什么表现不信的事。这时我们当给予智慧的劝导,让他们能接受上帝的任何旨意。尤其对于那些因病临危的人,需要提醒他们预先安排身后之事,做好辞世的准备,不要怕对他们所爱的亲人说诀别之时想说的勉励与忠告的话。

我们都希望求医治的祷告能迅速而直接的 蒙应允,遇有迟延或不按我们的想法成就时, 就容易灰心失望。然而那全智全能爱我们极甚 的上帝,为何一定要按我们所希望的时辰和情 形来应允我们的祷告呢?他要为我们成就的, 远比我们所求的更多更好。真正的信心就是相 信上帝爱我们,他知道什么是最有益于我们的。 这样的信心就使我们接受他的旨意,放下自己 的期待。

#### 还有, 祈求医治时尽量配合自然疗法。

凡在祈祷中求医治的人,不应当摒弃自己 所能施行的救护方法。原来利用上帝所预备的 消除痛苦并帮助自然复原的那些方法,并不是 牺牲信心。我们与上帝合作,置自身于最易复 原的地位,这并不是打消信心。

从《圣经》中,我们可以看出上帝对简单 治病方法的使用,也是赞许的。以色列王希西 家生了必死的病,先知奉差遣去报告他的死讯。 他就向上帝呼求时,上帝应允了,差先知再送 他一个信息,准添他十五年的寿数。上帝未尝 不能用一句话立刻把希西家医好,然而他却吩 咐说:"当取一块无花果饼来,贴在疮上,王 必痊愈。"(赛 38:21)这个自然的疗法因上帝 的赐福医治了希西家。

有一次基督用泥土涂在一个瞎子的眼上,

吩咐他说:"你往西罗亚池子里去洗,他去一洗, 回头就看见了。"(约9:7)那瞎子的看见,完 全是那位大医师的能力使然,可是基督也借用 自然界简单的方法。他虽不嘉许药物的使用, 却从未不准人用简单的自然疗法。

上帝已使我们明白那生命的原理,这种知识是在我们能力范围之内可以应用的。我们应该采取一切有利于治疗的方法,利用一切所有的机会,与自然的定律协力同工,来求疾病消除。我们既求了上帝医治病人,就该更加努力,一方面感谢上帝给我们与他合作的权力,一方面求他赐福于他所预备的治病之法。

#### 结语

我们为病人祈求上帝的医治,无论结果如何,总不要失去信心。如果万不得已要失去我们的亲人,也只得接受苦杯,要知道那是天父的手拿着放在我们嘴边的。如果病人蒙恩得了医治,那么领受这恩典的人就不可忘记自己是与造物主立了约,从此要遵守他的生命之律。十个大麻疯都得了医治,却只有一个回来找耶稣归荣耀给他。我们绝不能象那其余的九个,心中不为上帝的恩典感动。"各样美善的恩赐,和各样全备的赏赐,都是从上头来的;从众光之父那里降下来的;在他并没有改变,也没有转动的影儿。"(雅1:17)

### 声明ISTATEMENT

2015 年 8 月份棕树期刊《给生命化妆》一文中提及的"果蔬汁食谱"属于个性化方案,不适于普遍推广使用。如遇有相同病情的患者需要医治,请根据具体情况因人因时因地选择治疗方法。如需采用自然疗法,请与有相关丰富实践经验的弟兄姐妹联络,在正确的指导下操作进行。

特此声明 棕树期刊编辑室





很多年前,我还是个小青年。有一次,遇见 两位姊妹来教会探访。她俩都有教导的恩赐,都 是教会里的负责人。探访期间,她们都同样地通 过讲道、分享话语来教导、勉励我们,还一起帮 忙锄地、做饭。她们走后,我觉得其中一位姊妹 所做的每件事都使我深受感动,而另一位却没留 下什么印象。我想,或许这是我的偏见。于是我 跟许多人从几个不同的角度交谈,得出的结论都 是一样的。到底她们哪里不同呢?为什么在同一 个时期内,所做所为相同的两个人,其感化力如 此悬殊呢?

没过多久我便知道了答案。在生活中,虽然 她们都有孩子和家庭要照顾,都很忙碌,但一位 姊妹每天都会抽出时间用来专心祈祷,在一天的 操劳中,内心也总是处于祈祷的状态。另一位却 每天从早到晚都陷在家务中,很少祷告。

由此看来,人追求《圣经》的真理,愿意按 照上帝话语去生活,首先要通过热切祈祷获得屈 服话语的心和遵行话语的能力,方能在言语行为 中彰显出耶稣的品格,散发出基督般的感化力。

现今有许多父母和教师,也自称相信上帝, 也殷勤教导《圣经》,希望能使孩子得到宝贵的真 理作为人生指南,但他们却无法折服青年人的心。

青年人有时会被真理的优美吸引,有时也因 基督的爱深受感动,甚至愿意奉献一生为他而活, 但是当他们看到自称敬畏上帝之人的生活后,这 种感动往往就消失了。

因为当今世界正呈现一种前所未有的紧张局面,人们的生活节奏越来越快。为了生存而作各

种奋斗,谋利求财,争权夺势,各种放纵的娱乐,占据了人们全部的身心。在这忙碌浮躁的环境中,人们的心很难安静下来与主交往。有许多人以急促的步伐跑到基督身旁,在那圣洁的氛围中略作瞬息的逗留,还没来得及领受恩典,就背着自己的重担回去工作了。有些人是诚心爱真理,心里也固然愿意遵道而行,生活上却表现得十分软弱。既不能为孩子营造爱的氛围也不能象耶稣那样在家庭中树立榜样,更无法去感化孩子。

要想感化青年人,除非学会了从祷告中获得能力,就绝不能成功。人必须有极大的耐力和灵力,才能将圣经的教训实践在家庭生活和工作场所中。只有更多地祈祷,与基督亲密接触,与他促膝长谈,才是我们得能力的秘诀。若能这样多多恳切地祷告,与人交往时,别人就会看到并会感受到上帝是与我们同在的,孩子也不例外,尤其是青年人。这就是权能!这就是一种感化人心的方法。基督每天与天父密切交往,祝福和能力就临到他身上。他不需要说很多话,只是静静地站着,也使人振奋感动。

父母和教师特别需要独自寻求上帝,用功思想、祈祷,并等候上帝赐给他们圣灵。圣灵必使领受的人获得神圣的感化,生命力必被激发出来,灵、智、体必重新得力。他们的生命从此焕然一新,由内而外的活力必使青年人受感而易转向上帝了。

父母与教师若能学会这些教训,孩子就能从 小养成这些习惯。在这种影响力下长大的青年, 他们的人生会何等快乐与幸福啊!

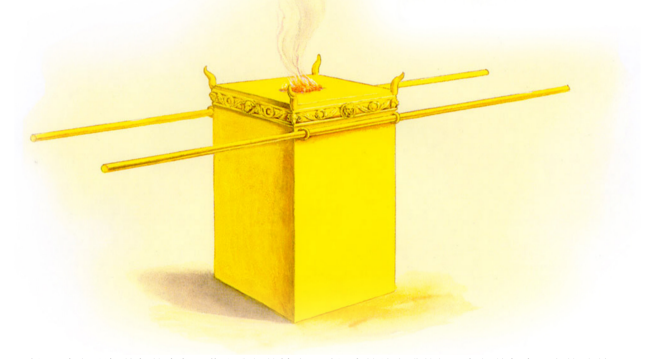
## 本期主题: 祈祷

祈祷乃是灵性的呼吸,是基督徒信仰生活中不可或缺的一部分。在旧约时代的圣所制度中,香坛和香炉中始终散发着芬芳的香气,周围烟云缭绕。这乃是祈祷的象征,象征着耶稣基督的中保祷告,同时也教导我们基督徒必须勤于祷告。基督是我们的榜样。主在地上从未停止过祈祷,现在,他在天上仍然时刻为我们做中保祷告。呼吸若停止,生命也会随之终止。同样,若是没有祈祷,属灵生命便无法维持下去。本期期刊我们将要一同思考有关祈祷的内容。愿大家藉着殷勤而诚实的祷告获得属天的能力度每日的生活!





## 金香坛



香坛,象征耶稣基督的中保工作和我们的祷告。香坛中持续上升的烟,象征基督在天上的圣所中"长远活着,替他们祈求"。(来7:25) KJV

我们祷告后,天使会把我们的祷告带到天上的圣所,装在香坛中,通过我们的中保耶稣再把我们的祷告献给上帝。由于我们的祷告含有很多不纯洁的成分,天父无法悦纳。这时耶稣把他的圣香,就是他无暇疵的义,掺在我们的祷告中,我们的祷告才能真正达到上帝面前。如果没有耶稣的中保,无论人怎样祷告,天父都是不可能垂听的。

#### 1) 香坛的特征

香坛放置于圣所中,其实它是属于至圣所中的器具(参考希伯来书9章)。至圣所是极其神圣的地方,只有大祭司长在每年的大赎罪日才能进去供职。无论何人若是在别的日子,进入至圣所就会被上帝击杀。由于祭司每天要在香坛前供奉,所以就把香坛放在圣所里。

香坛由皂荚木制作而成,外面包裹着纯金。皂荚木象征卑微的人性,纯金象征高贵的神性,以此象征耶稣神性与人性的联合。这也象征跟随耶稣的人与上帝的神性之间圣洁的联合。当我们将自己完全隐藏在基督里时,我们就成了与上帝的品性有份的人。

香坛是四方的,有四个角(参考出  $30:1\sim5$ ),象征钉在十字架上的基督。祭司每天清晨和黄昏,要在香坛上烧这圣香,并要在香坛的四角抹上祭物的血。象征主的饶恕和恩典有力地赐给世界各处悔改的人。香坛的角特别象征上帝的能力,当基督徒在祷告时就能获得战胜罪恶的能力。

所以,恳切的祈祷是手中信心的钥匙,可以开启天上宝藏的府库,其中藏有全能者无限的资源。

#### 2) 香坛的火与香

香坛中的火,不能随便从一个地方取来,一定要使用圣火,就是从圣所外院燔祭坛里取来的火。 因为耶稣复活后在天上的中保工作,开始于他的十字架。

在最开始圣所供奉时,燔祭坛中的火是上帝亲自点燃的,然后一直保持它不至熄灭,所以视为至圣。若不是来自上帝心中的火——对人类的爱,无论是耶稣在髑髅地赎罪的牺牲,还是基督在天上中保的工作,都是无法成就的。对这样圣洁而热烈的爱,我们该如何感激啊!

香坛中的香由四种香料组成:高级香料拿他弗(stacte,树脂做成的香料),施喜列(onycha,贝壳制成的香料),喜利比拿(galbanum,一种树胶汁),净乳香(阿拉伯半岛的一种香树脂)。圣经告诉我们香坛中的香是以上四种香料捣碎制成的。香料"捣得极细",预表基督通过了彻底粉碎的苦难后得以完全,成为我们的中保,为人代求。

这种香料燃烧时会散发出沁人的香气,郁郁斐斐,日夜散馥,因而香气充满了圣殿,并散发到四周很远的地方。象征我们每天的祈祷中必须掺和耶稣基督完美的义。当我们的祈祷随着耶稣基督功劳的馨香一起上升时,就必蒙主怜恤,获得饶恕,得胜罪恶。耶稣基督是我们的大祭司长,也是我们的中保。因他的功劳,我们的祈祷才能上达到天父那里。

#### 3) 香坛的位置

在圣所中有三样器具,这象征基督徒成长的经验。其中,金香坛要比金灯台和陈设饼的桌子高出半肘,并且香坛比起圣所中其他的器具更加接近约柜。(参考:出 30:6)。香坛就在进入至圣所的幔子前面,离上帝的宝座最近的位置。可见基督中保祷告,在基督徒的成长过程中是多么的重要。

祭司在金香坛上烧香的礼,也比任何其他每日例行的祭礼更直接地接近上帝。当祭司在上帝面前烧香时,他的脸是向着约柜的。及至烟云上升之后,上帝的荣耀就降在施恩座上,并充满至圣所,而且往往两层圣所都充满了荣光,以至祭司不得不退到会幕(圣所)门口。

在这预表性的献礼中,祭司怎样因信仰望他所不能看见的施恩座,上帝的子民现今也应当照样仰望不能看见却仍在天上的至圣所里为他们代求的主,在这位尊荣的大祭司面前献上祷告。

在圣所的幔子前,有一座经常赎罪的祭坛,在至圣所的幔子前,有一座永远代求的香坛。祭司必须用血和香就近上帝。这些崇祀表明,罪人只有借着耶稣才能就近上帝,也只有借着他才能蒙怜恤,承受救恩。



#### 结语

耶稣的中保工作,不单是接纳我们的祷告,同时会赦免我们,给我们得胜的能力,让我们可蒙上帝悦纳,这就是恩典!所以我们要常常来到恩典的宝座面前,获得随时的帮助。





祈祷是信仰生活中最重要的一部分,是将我们和上帝连结在一起的链环,是通往天国的桥梁。 我们通过祈祷亲近上帝并感受他的临格。为了获 得胜过罪恶的能力,为了获得生活的勇气,为了 冲破种种苦难和试练,我们需要恳切祈祷。我们 的祈祷必须如同香坛中的烟云一般永不止息地冉 冉上升,直达天庭。

#### \* 祈祷是特权

如尘土般毫无价值的人类竟有权向上帝提出 请求,能作有效的祈祷,实在是一椿不可思议的 事,这是多么大的特权啊!身为被造物的人竟然 可以呼喊上帝的名进入他的荣耀中与他交往。这 难道不是最伟大的特权吗?能与无穷的上帝联 络,人所渴望的权力还有什么比这更高的呢?我 们可以通过祈祷来到宇宙主宰的宝座前倾吐自己 的心声,畅饮无穷慈爱之泉,将我们的需要告诉 上帝。天父等待着将天国丰富的恩典赐给我们。 我们的大祭司长和中保耶稣基督正在为我们每一 个人代求。

祈祷不需要总是跪下,我们可以随时随地与 基督作伴同行,在心里和上帝交谈。在从事每日 操作之时,我们可以倾吐心愿。无论我们置身于 怎样患难、痛苦的境地,受到多么不公平的待遇, 只要我们需要帮助,随时都可以呼求上帝。这就 是我们拥有的惊人特权!

领悟祈祷的特权对我们来说非常重要。我们可以到耶稣面前告知他我们一切的需要,无论是大困难还是小忧虑都可以带到他的面前。他从不拒绝心灵痛悔之人的祈祷。没有一句出于诚意的祈祷会落空。在天使颂赞的歌声之中,上帝仍然垂顾最软弱之人的呼求。我们在自己密室中倾吐的心愿,或在路上行走之时默然的祷告,都必达到宇宙之主的宝座前。这些祈祷虽是人耳所不能听闻的,却不会沉寂在茫茫宇宙间。任何事物都不能淹没我们的心灵的呼声。因此,我们要常常使用祈祷的特权,特别是撒旦的试探和诱惑临到时,更需要敞开心门向着天庭恳切祈祷。出自信心的祈祷正如宝贵的馨香,升到上帝施恩的座前,就使仇敌挫败。凡如此坚心依赖上帝的基督徒,决不致为敌所胜。

所以祈祷是我们宝贵的特权。

#### \* 祈祷如同与朋友倾心交谈

上帝藉着天地万物和圣经的启示,以及圣灵的感化,与我们说话。然而这还不够,我们须与

天父有真正的来往才可获得灵性的能力和生命。 我们的心虽然渴慕上帝的恩典, 思想他的作用, 然而只有在祈祷时才能与上帝直接相交。我们若 要与上帝交往,就必须将关乎本身生活方面的事 与他谈论。祈祷是最能够使我们接近上帝的方法。 祈祷是人与上帝的倾心谈话,象同知己的朋友谈 心一样。我们常常向自己的好朋友倾吐心肠,告 诉他们自己的喜怒哀乐或是委屈。甚至我们连一 些秘密保守的事情也会告诉身边的同伴以此博得 同情和理解。但人是软弱的,很多时候不但无法 帮助我们,反而节外生枝引起许多其他问题。但 我们有一位比弟兄更亲密的朋友,他怜悯我们, 愿意帮助我们,也能解决我们一切的问题。我们 可以随时要向主倾吐内心的秘密,讲诉自己的现 况。我们尚且向世上的朋友寻求帮助, 更何况我 们知己的朋友主耶稣呢?我们岂不更应该藉着祈 祷向他敞开心扉并寻求帮助吗?

#### \*如何祈祷?

祈祷必须殷勤。若不警醒祈祷,信仰很容易变冷淡,灵性同时也要陷入漠不关心和疏忽的状态中。若轻忽祈祷,灵性一定不能兴盛。不要让任何别的事阻挡你研究上帝的话语或是真诚的祈祷。单在家庭里,或在聚会中的祈祷,是不够的。我们当在幽静的地方,让上帝鉴察我们的人生。隐密处的祈祷,不受环境的影响和刺激,能让我们更加安静而热切地寻求上帝,让我们的心在与上帝交往的过程中倍受鼓舞,沉浸在恩典之中。我们要在密室中祈求,在每天工作之时,也当时刻心里仰望上帝!以诺也是这样与上帝同行的。

人要祈求上帝,原是无时不合,无地不可的。 我们若用心恳切地祷告,决无一物可以拦阻我们。 我们一定要努力拦阻任何妨碍我们与上帝交心的 事情。我们可以选定个人祷告的场所,习惯性的 去那里祷告。我们应当常开心门,邀请耶稣为贵 宾,来住在我们心里。因为在我们四围虽有腐败 和罪恶的潮流,但我们却可以不受玷污,尽可以 呼吸从天上来的清气。我们以诚实的祷告,将心 灵抬高到上帝面前,就可将心门严闭起来,杜绝 一切邪思,一切恶念。

祈祷不能成为形式, 必须真诚。即使是最华

丽的辞藻,最流畅动人的祈祷,若不谦卑地表达 内心的实情,也不过是毫无价值的空话而已。上 帝并不希望我们作仪式上的恭维,但因感悟自己 的罪过与软弱,以伤心而归顺之人的无声呼求, 却要上达于诸恩之父的面前。当我们将自己的需 求,你的喜乐、忧愁、挂虑、惧怕一一摆列在上 帝面前时,他必欣然垂听并成就。主既把我们的 头发都计算过,决不会漠不关心他儿女的需要。

#### \* 听祈祷的上帝

圣经【雅 5:11】"主是满心怜悯,大有慈悲。" 他为我们的忧患所动,我们诉说苦处,他一听就 大发慈心。我们每有忧心的事,都该告诉他。他 是治理天地万物之主,掌管宇宙的真神,没有担 当不起的事。他从不忽略任何琐碎的事情。我们 一生的经历,没有一件他不愿明鉴,我们的困难 他没有一样不能排解。他的子女中最微小者所遇 的灾祸,所有忧虑或喜乐的事,所有诚恳的祈求, 天父无不一一鉴察,无不立予注意。

【诗 147:3】他医好伤心的人,裹好他们的伤处。上帝与每一个人的关系都非常清楚,非常完美,好象在全世界上,他就为那一个人舍去了爱子似的。【约 16:26,27; 15:16】耶稣说: "你们要奉我的名祈求,我并不对你们说,我要为你们求父,父自己爱你们,""是我拣选了你们,……使你们奉我的名,无论向父求什么,他就赐给你们。"

我们思想上帝,目睹他看顾我们的凭据,他就常常在我们心中,我们就极愿述说他的大爱,又欢喜颂揚他、赞美他。我们讲论世事,都因我们对于那事有所兴趣。我们谈论朋友,因为我们爱他们,与他们是忧乐与共的。然而我们敬爱上帝,比爱朋友的理由大得不知多少倍,自然应当让上帝占我们思想上的第一位,每天向他献上祈祷。【诗 107:8】"耶和华的慈爱,和他向人所行的奇事。"我们应当多颂赞,每天向他献上感恩的祈祷。上帝的慈爱要紧紧环绕祈祷之人。我们入俗太深了,应当举目观望天上圣所敞开着的门,耶稣基督正在为我们祈求。他随时垂听我们的祈祷,这难道不让我们更加坚固吗?愿我们的祈祷如馨香之气上升到天上的圣所中!





世上有很多人在祈祷,信耶稣的人都要祈祷。祈祷的人都希望自己的祷告蒙上帝应允。 但并不是所有的祷告都能蒙上帝应允。有的祷告能上达到上帝的宝座前,但有些祷告并不能得到回应。那么哪些祈祷能得到回应呢?

#### \* 祈祷能否蒙应允

#### 1. 信心

【来11:6】人非有信,就不能得上帝的喜悦.因为到上帝面前来的人,必须信有上帝,且信他赏赐那寻求他的人。祈祷之人是否有真实的信心直接影响到祈祷是否能蒙应允。我们必须凭着信心祈祷,否则"这样的人,不要想从主那里得什么。"(雅1:7)许多人祈祷时没有照着他们的特权及本分去运用信心,而经常等待感觉来加强信心。感觉并不是信心。信心是通过运用而增强的,而愉快的感觉和感受却在于上帝是否赐予。信心是建立在话语上,因为上帝这样说了,所以我确信。真正的信心是在上帝所应许的还没有实现之前,就确信我们所求的福惠必定临到。我们凭着信心祈祷后,就要用信心握住所应许的福,并当作是自己的而要求领受它。随后这福就是我们的了。圣经

说: "凡你们祷告祈求的,无论是什么,只要信是得着的,就必得着。" (可 11: 24)。这就是真信心,就是在我们感觉到祈祷蒙应允或祝福之前就相信可以得到了。我们需要运用信心的时候正是我们感觉缺乏圣灵的时候。当幽暗的乌云笼罩着我们心灵时,那正是应该运用活泼的信心来穿透黑暗并驱除乌云的时候。真实的信心以《圣经》中所包含的应许为根据,惟有那些顺从《圣经》教训的人才有权领受其荣美的应许。"你们若常在我里面;我的话也常在你们里面,凡你们所愿意的,祈求就给你们成就。" (约 15: 7)。"我们一切所求的,就从祂得着,因为我们遵守祂的命令,行祂所喜悦的事。" (约 -3: 22)

很多人已将自己的请求呈送到上帝的宝座前,并凭着坚定的信心持守着,但是他们过早地放松了主的膀臂。我们必须相信主的应许是可靠的,只要相信自己必能得着上帝所应许的事物,我们就必得着。以利亚与我们是一样性情的人,但当他恒切地祷告时,他的祈祷就蒙了应允。他在主面前七次求雨之后,终于看见了一小片黑云。以利亚出自信心的祈祷是我们的榜样。我们必须相信我们的主是信实的,坚

信他一定能成就他的应许,并操练我们的信心。

#### 2. 按照上帝的旨意求

我们求的时候一定要寻求上帝的旨意,愿意 照他的旨意成就。祈祷蒙应允的条件就是按照上 帝的旨意求,并要顺服上帝的旨意。我们的榜样 耶稣基督曾经三次祈祷说:"我父阿、倘若可行、 求你叫这杯离开我.然而不要照我的意思、只要 照你的意思。"(太 26: 39)耶稣的祈祷是按照 天父的旨意来成就的。正如圣经说的那样:"我 们若照他的旨意求甚么、他就听我们"(约一5: 14)上帝为了我们所以没有使这苦杯离开耶稣。 我们也要完全顺服上帝的旨意,这样我们的祈祷 才能蒙应允。我们祷告的时候必须寻求上帝的旨 意,这意味着我们必须放弃自己的意思,自己的 欲望,以顺服上帝的心祈求。

基督在世上的一切行动,都是在遵照亘古以前所订出的计划而行。在他降世之前,这个计划就摆在他面前了。来到人间以后,他的每一步都受天父旨意的引导,从未在计划中加入自己的意思。预定的时刻一到,他就毫不犹豫地采取行动。但若时候未到,他就照样顺服地等待。他按照上帝的旨意祈祷,唯独照父的意思行动。

使徒保罗曾三次祈祷求让他肉体中的刺离开他。但是上帝的应答是: "我的恩典够你用的,因为我的能力是在人的软弱上显得完全。"保罗对上帝的应答满足吗?是的,他以感恩之心接受了各种肉体的软弱,他顺服了上帝的旨意。上帝也因他的顺从成就了惊人的事情。

所以,只有按照上帝旨意求的时候祈祷才能 蒙应允。

#### 3. 自私妨碍祈祷蒙应允

从圣所制度我们可以明白一点,无私乃是祈祷的第一个条件。香坛中的香预表基督完全而纯洁的义,所以带着自私的目的使用香的人将会受到惩罚。【出30:37,38】"你们不可按这调和之法为自己作香、要以这香为圣、归耶和华。凡作香和这香一样、为要闻香味的、这人要从民中剪除。"为自己作香就是象征自私的祈祷。【雅4:3】你们求也得不着、是因为你们妄求。出自私心的祈祷

无法将我们带到上帝面前,反而让我们与他断绝 了联络。约伯没有为自己祈祷,而为那些反对自 己的人献上无私的祷告时,主解开了他的束缚。 当他迫切地渴望帮助那些加害他的人时,他自己 反而得到了帮助。我们不能以自私的目的和动机 祈祷,因为上帝能看破人心中所有的动机,所以 他不会应答自私的祈祷。按照己意自私祈祷时, 我们的祈祷不可能得到应允。

#### 4. 故意的不顺从妨碍祈祷蒙应允

祭司长在耶和华面前烧香时,他的脸是向着约柜的。约柜中有上帝的律法。完全顺从上帝律法,这是祈祷蒙应允的条件。【箴 28: 9】转耳不听律法的、他的祈祷也为可憎。祈祷决不能代替本分。基督说: "你们若爱我,就必遵守我的命令。""有了我的命令又遵守的,这人就是爱我的;爱我的,必蒙我父爱他,我也要爱他,并且要向他显现。"(约14:15,21)人若一方面向上帝提出自己的要求,想承受他的应许,但同时却不履行其中的条件,这样的祈祷不可能蒙应允。

许多人只以 "奉基督的名求 "作为承受应许的根据,却没有去行那足以表现信靠并爱上帝的事。他们一边背弃了蒙天父悦纳的条件,一边还毫不知情地祈祷。我们若不顺从,就无异乎是交给主一张不符合兑换条件的支票要他兑现。当我们若向上帝提出他的应许,并要求他履行这些应许时,却故意不顺从上帝,在这种情形下,上帝若真垂听了我们的祷告,就等于毁损他自己的名誉。【约15:7】"你们若常在我里面,我的话也常在你们里面,凡你们所愿意的,祈求就给你们成就。"

#### 5. 罪恶之心妨碍祈祷蒙应允

【诗 66: 18】 我若心里注重罪孽、主必不听。 心里注重罪孽的意思就是不愿意为放弃罪而努力。 我们心中隐秘的罪是拦阻我们来到上帝面前的屏 障。我们若要真心祈祷,就一定要抛弃罪。恶意 的态度,隐秘的罪,根深蒂固的倾向,骄傲,贪心, 懒惰,毁谤,愤怒,憎恶……所有罪恶的杂念都 必须心甘情愿地下决心放弃。罪恶之心献上的祈 祷是不可能蒙应允的。

#### 6. 只有饶恕、祈祷才能蒙应允

耶稣教导门徒的祷告文中有一句是,"免我们的债、如同我们免了人的债。"耶稣明确说过: "你们不饶恕人的过犯、你们的天父也必不饶恕你们的过犯。"主还加了一条更明确的命令,【太5:23,24】所以你在祭坛上献礼物的时候、若想起弟兄向你怀怨、就把礼物留在坛前、先去同弟兄和好、然后来献礼物。如果我们得罪了朋友,或邻舍,就当向他认错,然后祈求上帝赦免我们的罪;因为我们所伤的弟兄,是属乎上帝的,伤了他,就是得罪了造他及救赎他的主。

但有时候我们没有得罪对方, 而对方却大大 得罪了我们。彼得曾到基督面前来提出一个问 题:"主啊,我弟兄得罪我,我当饶恕他几次呢? 到七次可以吗?"但基督教训他说:"不是到七 次, 乃是到七十个七次。"然后基督又讲了一个 比喻。有一个人他一千万银子债务都被赦免了, 却不肯放过欠自己十两银子的仆人。以此说明, 如果有弟兄得罪了我们,我们一定要饶恕他。当 他们向我们认错的时候, 我们不可以认为他们还 不够谦虚或者觉得他们并没有悔悟之意。因为 我们有什么权利论断他们呢, 难道我们能测透 人心吗? 所以, 我们要饶恕别人, 而且不止七次, 乃是七十个七次——正如上帝常常饶恕了我们 一样。我们欠下的巨额债务被赦免了,但是我们 却不饶恕别人,那我们做的是多么羞耻的事啊! 我们饶恕别人的时候也得到了别人饶恕,我们 的祈祷也会蒙应允。



#### \* 应允迟延时

每位诚心来到上帝面前的人,本着信心献 上的恳切祈求,必蒙垂听。但是有时候我们的 祈祷未能立时蒙允,这时千万不可失去信心, 切莫让疑惑之念进入心中,而使我们离开上帝。如果我们的信心摇动了,就不能从祂得着什么。我们信靠上帝的心应当坚强。有些祈祷并不会按照我们所期待的蒙应允。但一定会在最需要的时候,以我们意想不到的方式成就,超过我们所求所想。在迟延时,我们要按照上帝的旨意,谦卑地等待他的回应,当坚定仰赖祂的应许:"你们求,就必得着"(约16:24)。上帝的智慧,绝无错误;祂的良善,必不留下一样好处不给那些行动正直的人。人是会做错的,虽然他所献的祈求是出于诚心,但他所求的事,却未必常是对自己有益,或能荣耀上帝的。天父会以他的智慧和良善来应答我们的祈求,有时会立刻应允。凡祂所赐给我们的,都是与我们最有益处,并能使祂得荣耀的。

如果我们能睁开属灵的眼睛,看透上帝的 计划,就会知道祂所赐的,都是对我们最有益 处的。虽然我们所领受的,不一定是自己所期 望所祈求的, 但我们的祈祷定会得到回答。上 帝不会将有害的给我们,有时我们所求的,非 但于己无益, 反而有害, 因此祂就不照我们所 求的应答, 而是将对我们最有益的福气赐给我 们。就像小孩子经常向父母求一些有害的东西。 父母知道对他们有害,因此就不照他们的心愿, 而改将对他们有益和有助健康的东西赐给他们。 肉体的父母尚且如此,何况我们在天上的父呢? 凡是凭着信心献上的诚心祈祷,都必得蒙上帝 的垂听及应允; 那献祷的人在最需要的时候, 就可得到丰富的福惠,而且往往是超过所期望 的。上帝信守自己的每一个应许。所以我们所 求的即使没有按照预期的临到, 我们也要坚信 主听了我们的祷告。即使祈祷时无法感受到主 的怜悯和慈爱,没有感觉到主与我们同在,我 们也要坚信他与我们同在。即使我们感受不到 主的触碰, 我们也要坚信他慈爱的双手正在抚 摸着我们。

人们往往是在所有的祈祷蒙应允后才觉悟 过来。让我们睁开属灵的眼睛仰望那位信实而 善良的主吧!

信心的祈祷,凡是符合上帝旨意的祈祷一定 会蒙应允。



## 金香炉



【启8:3,4】另有一位天使拿着金香炉来 站在祭坛旁边,有许多香赐给他,要和众圣徒的 祈祷一同献在宝座前的金坛上。那香的烟和众圣 徒的祈祷从天使的手中一同升到上帝面前。

启示录八章出现了天使拿着金香炉的场面,只有祭司长才能手提香炉。可见这位天使就是我们的大祭司长耶稣基督。他正在天上的圣所中为圣徒们做着中保祷告。【启5:8】他既拿了书卷,四活物和二十四位长老就俯伏在羔羊面前,各拿着琴和盛满了香的金炉,这香就是众圣徒的祈祷。这段圣经说耶稣拿着盛满香的金炉。一个人必须祈祷,耶稣才能为他做中保。

耶稣正在天上的至圣所中接受我们的祈祷, 为那些靠着他宝血的功劳谦卑悔改并痛心祈祷 的人做中保。他正在至圣所中进行涂抹罪的工 作,在这严肃的时代,只有那些专注于耶稣基 督的中保工作,并因此洁净心灵的人才能获得 拯救,而那些对此工作漠不关心的人将要灭亡。

我们现在必须比任何时候都要恳求祈祷, 求主饶恕我们的罪并解决罪的问题。主没有办

法为那些不祈祷也不悔改的人做中保。他只能 为那些献上馨香祈祷的人做中保祷告。所以, 当我们的大祭司长还在为我们做中保时,在恩 典时期结束之前,我们一定要恳切祈祷,与主 角力,胜过所有的罪,获得品性的完全。

#### 1) 祈祷中有耶稣义的香气

耶稣不仅作为祭物牺牲生命,替我们赎罪; 同时,也是我们的大祭司长,在天上的圣所中, 用自己的宝血为人代求。当忧伤痛悔之人,以 信心的祈祷升达天庭之时,基督就会在天父和 众天使面前举起祂那钉痕的双手,说: "我按 名认识他们,我已将他们铭刻在我的掌上,我 愿担当他们的罪。请求你让他们以无罪的身份 站在您的面前!"

我们祈祷时,耶稣将自己义的香气参入了 我们的祈祷中,所以我们的祷告才能作为馨香 的祭物献上。礼拜、祈祷、赞美以及悔改之人 的悔罪如同烟一般上升到天上的圣所中,但是 因为出自人类堕落之口,是不洁的,所以必须 被基督的宝血洗净,否则就毫无价值。地上上升的所有祈祷的烟云都必须被基督的血滴浸透。耶稣拿着盛满自己功劳的金香炉,他在香炉中放入了自己百姓的祈祷、赞美以及悔罪之心,还有他自己毫无瑕疵的义。这烟因基督的赎罪功劳成为被上帝悦纳的馨香之气。

耶稣做中保时,他亲自在父面前为每一个人代求,他要以每个谦卑恳求者的祈祷为他自己的祈祷,替他在父面前代求。他提出自己在十字架上所流的宝血,他祈求他的功劳成为我们的功劳。我们献上的每一句诚恳的祈祷,必为上天所垂听,祷告的词句或许有欠通顺,但只要句句发自内心,就必上升到耶稣进行供职的圣所之中。耶稣理解我们的心意,他要将我们的祈祷完美地献到天父面前,其中不再有一点结结巴巴、别别扭扭的言词,却要满载着他那品德的优美和芬芳。

#### 2) 我们的中保

我们的中保基督乃是神与人之间的链环。他用衪人性的膀臂怀抱我们,同时又伸出衪神性的膀臂握着那位无穷者的宝座。衪将自己的功劳当作馨香,放在我们的香炉中,以此鼓励我们提出祈求。衪也应许要垂听并且答应我们所有的恳求。香炉中有耶稣基督义的香气,升到上帝面前,就能使祭物完全,得蒙悦纳,所有的罪都得到了饶恕。耶稣藉着他宝血的功劳和能力,为得罪他的人祈祷。当撒旦站在一边控告我们时,耶稣就站在上帝的右边为我们申辩。他绝不会在这场诉讼中失败。我们可以完全信赖他,这位辨护者要高举他的功劳为我们做中保。

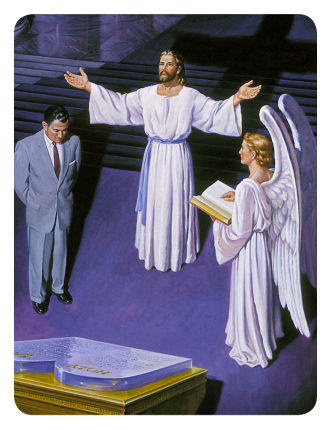
基督一定会拯救那些凭着信心来到他面前的人。我们只要将自己献给基督,他就能使我们从污秽中得洁净。但是不悔改,对罪执迷不悟的人无法得救,因为基督的义不能遮盖没有悔改的罪。耶稣知道我们一切的重担,危险和艰难。他为我们做中保祷告时,尽全力为我们开释,根据各人的



情况做最适合的辩护。在圣所制度中,当大祭司将热血洒在施恩座上时,馨香的烟云也上升到上帝面前。照样,当我们承认自己的罪,祈求基督赎罪宝血的功效时,我们的祷告也必带着救主圣德的馨香上升到天庭。耶稣基督现在仍然不停地为饶恕我们的罪做中保祷告。所以我们也要在他为我们做中保祈祷时,献上自己的祈祷。虽然我们不配,但要记住有一位能除去我们的罪。祂甘愿并急于拯救罪人,用自己的血替一切犯罪的人偿付罪债。祂必除去每一个在上帝面前痛心承认的罪。

#### 3) 金香炉被丢下时

在天上圣所中供职的基督并不会永远进行中保工作。当恩典时期结束时,耶稣的中保工作也就结束了。日子将到,他要丢下金香炉,举起双手大声宣告: "成了!"也要严肃地宣判: "不义的,叫他仍旧不义;污秽的,叫他仍旧污秽;为义的,叫他仍旧为义;圣洁的,叫他仍旧圣洁。"那时每一个人的生死存亡的命运就永远地决定了。当耶稣在至圣所供职时,先审判历代以来死去的义人,然后审判活着的义人。通过审判为祂的百姓赎罪,并将他们的罪恶涂抹了,那时基督就必得国。现在正是决定哪些百姓可以去天国生活的时候。当羔羊的婚娶圆满完成时,国度和天下诸国的大权都要交给耶稣和那些承受救恩的后嗣,耶稣作为万王之王,万主之主要掌权直到永远。



不久耶稣就要从至圣所中出来, 那时再也 没有烟从金香炉中升起, 在犯罪之人与被人得 罪的上帝之间再也没有中保。当耶稣还在上帝 和罪人之间时,世人身上还有一种抑制的能力; 但及至祂离开了世人与天父之间的地位, 那抑 制的能力就被撤除了,而撒但就得以完全控制 一切怙恶不悛的人。当耶稣还在圣所供职的时 候,上帝的忿怒是不可能倾降的;但当祂在那 里的工作完成, 而祂的代求也已结束时, 就再 没有什么阻止上帝的忿怒,于是这忿怒便全力 爆发在那轻忽救恩并恨恶责备之罪人, 不再受 保护的罪人头上了。在耶稣中保工作结束后的 可怖时辰中, 圣徒们将要在没有中保的情况下 活在上帝面前。那时谁能够站立得住呢?那时 我们若还有罪恶在身,即便我们再怎样努力祈 祷,也无济于事了,因为我们的中保耶稣基督 已经走出了至圣所。所以, 为了让自己在这严 肃的时代能存活在上帝面前, 我们现在就必须 学会如何得胜罪恶,如何住在主里面,如何被

圣灵充满。如果我们依然不愿意放弃爱世界的心,不愿意屈服自我的骄傲,自私以及一切错言错行, 我们就无法获得晚雨圣灵,最终无法接受上帝的印记,沦为永远被弃之人。

耶稣的中保工作结束时,每一个人的案件就永远决定了,每粒珍宝已被数点了。耶稣在天上圣所外停留片时,并将那些当祂仍在圣所中时人所承认的罪放在撒但身上,他乃是罪恶的创始者,所以必须为这些罪受罚。那时耶稣脱掉祂作祭司的礼服并穿上祂最威严的王袍。当基督出圣所之前,他要涂抹并饶恕所有属灵以色列百姓的罪。耶稣离开圣所时,圣洁的仍旧圣洁,为义的仍旧为义。因为他们所有的罪都得到了涂抹,接受了永生上帝的印记。但是不义的仍旧不义,污秽的仍旧污秽,因为将他们的悔罪和祈祷呈献到上帝宝座前的大祭司已经不在圣所中了。现在耶稣还在至圣所中接受我们的告白和悔改,现在我们还有机会。所以现在,就是现在,我们必须悔改得洁净!

## **给**结束语

现在我们生活在还能领受耶稣基督中保恩典的时代。但不久之后,耶稣的中保就要结束了。我们必须在耶稣还在为我们做中保祷告的时候,让我们祈祷的香气升到天上。我们必须悔改自己的罪,以痛悔的心来到上帝面前,求我们的罪得洁净。不久之后,我们即使献上祈祷也无济于事了。所以,今天就是蒙拯救的日子,救恩就在今天。现在我们必须将我们的祈祷呈到天上的圣所中。我们的祈祷必须如同香坛中的香那样生生不息。凡是出于诚心的祈祷,凡是以痛悔的心屈服自我的祈祷,一定会上达到圣所中的中保耶稣基督那里。主要接受我们的悔改,并将他义的香气加入我们的祈祷中,为我们做中保祈祷。现今是严肃的时代,天上的中保工作还未停止,所以现今是我们比以往更要恒切祈祷的时候,愿读者朋友们都能够悔改自己的罪,成为洁净之人!



救主的人生是祈祷的一生。祂用许多时间, 独自与上帝交往。祂常常恳求天父,赐下能力和 智慧来拯救生灵,保守祂远离魔鬼的试探。

在逾越节的晚上,耶稣和门徒吃过晚餐后,就去了客西马尼园。这园子是耶稣经常祷告的地方。祂一边走,一边与门徒倾心交谈,给他们种种勉励。但走近园子时 , 祂突然沉默起来, 异常地沉默。

那悲惨可怕的黑夜降临了,作为逾越节替罪的羔羊,人类的罪恶这时都要归到他身上了。他感到,那位素常帮助祂的上帝,突然向他变脸,似乎是抛弃了他。祂痛苦极了。基督早已决定担当世人的罪。可是,当罪的重担真的搁在祂身上时,却远远超过他想像的程度,似乎承受不住了。天父极其憎恶罪恶。罪的性质竟然那么可怕,祂甚至受到试探,觉得上帝已经不再爱祂了。 这时他强忍着痛苦,从他口中逼出一句话,"我心里甚是忧伤,几乎要死。"(太 26:38)

耶稣不想让门徒担心,就让他们在园门口等候。他只带着彼得、雅各、约翰,这三人是祂最忠实的门徒,最亲密的同伴。进入园子后,祂也不忍让爱徒看见自己受苦的情形,就说: "你们在这里等候,和我一同做醒。"(太 26:38)

祂离开他们,稍稍走了几步,就踉踉跄跄, 绊倒在地上。祂觉得罪已经使天父弃绝了他。在 祂与父之间,现出了一道极宽极深的鸿沟,使祂 望而生畏。这时,耶稣由于罪而被上帝离弃的那 种痛苦和绝望,正是在审判大日,当没有丝毫怜 悯成分之上帝的刑罚降下时,没有悔改的罪人所 感受到的可怕痛苦。这种可怕的剧痛,并不是因 基督自己所犯的罪,而是因他成为了所有罪人的 替身。

基督在悲惨之中,躺在冰冷的地方,独自忍受这场可怕的痛苦。那灰色的嘴唇里,不断地发出微弱而恳切的呼求:"我父啊,倘若可行,求你将这杯离开我,然而不要照我的意思,只要照你的意思。"(太 26:39)

大约一小时之后, 祂来到门徒那里, 想得到一些同情和安慰, 但他们都睡着了。耶稣叫醒了他们。他们听见是耶稣的声音, 却认不出是祂, 因他的脸已因忧愁而变形了。

耶稣轻声地对彼得说: "西门, 你睡觉么? 不能儆醒片时么?" (可 14:37)

在基督还未踏进园子之前, 祂曾对门徒说过, "你们都要跌倒了。"他们却坚决地保证愿意与主一同下监牢并一同受死。那可怜的、自满的彼得还加上一句话说, "众人虽然跌倒, 我总不能。" (可 14:27, 29)

这些门徒都习惯了靠自己软弱的人性,他们 并没有真正领悟基督的教训而学会依靠上帝。因 此当救主最需要他们的同情与祈祷的时候,他们 却沉沉地睡了,连彼得也睡着了。

那曾靠着基督的胸膛,为主所爱的门徒约翰 也睡着了。约翰本是极爱他的主,按理他总该儆 醒,并在救主处于极度悲愁时,一同迫切祈祷, 但他也睡着了。 救主为祂的门徒整夜祈祷,期望他们在这受 磨炼的时辰中,信心不至动摇,不至跌倒。可他 们却不能与祂一同儆醒,甚至连一小时也不能。

然而救主没有责备他们。耶稣十分体恤门徒的软弱,心中充满了爱怜,祂惟恐自己将受的苦难与死亡,会使他们承受不住。祂一想到那摆在他们前面的种种试炼,就语重心长地说:"总要做醒祷告,免得入了迷惑。"祂体谅他们,并安慰他们说:"你们心灵固然愿意,肉体却软弱了。"(太 26:41) 多么仁爱与慈怜的救主!

随后这位上帝的儿子,又被那超乎人类所能忍受的痛苦抓住了。祂往后退几步,就倒在地上,精疲力竭,又象刚才一样祷告: "我父啊,这杯若不能离开我,必要我喝,就愿你的旨意成全。"(太26:42) 这次祈祷,太惨痛了,甚至祂脸上的毛孔里都渗出血来。



他又回到门徒那里,想要得些安慰,但他们这回又睡着了。祂到了他们跟前,他们就醒了。 他们看到主脸上的血迹,便害怕起来。他们不明 白祂为何这般痛苦。

一阵大黑暗恐怖地笼罩着祂, 祂已经寻不到 天父了。耶稣又去祷告, 祂深怕天父不在身旁, 自己的血肉之体忍受不住这场试炼。

主第三次去祷告时,天使们还是象前两次一样,很想来帮助祂,却被禁止。上帝的儿子必须喝这苦杯,否则这个世界必要永远沉沦了。

他看到人类的无依无靠,见到罪恶势力的疯狂猖獗。这个沦亡世界所受的灾祸一幕一幕地映在地眼前,他也看到其迫近的厄运,于是下了决心,无论付出任何代价总要拯救人类。他已经离开完全圣洁、快乐、荣耀的天庭,来拯救这只迷失的羊,就是这个因犯罪而堕落的世界。现在他

绝不放弃他的使命。这时祂再次作了甘心顺从的 祈祷,说:"这杯若不能离开我,必要我喝,就 愿你的旨意成全。"

说完,救主扑倒在地,如同死了一般。此时,竟没有一个门徒去扶起他,为他擦擦净衪额上的血。基督一个人孤零零地躺在那里,他憔悴得不成人样,形容枯槁,惨不忍睹。此刻唯有上帝与祂儿子一同受苦。众天使看见救主悲惨的境遇,都寂静无声了。正在忧愁之中,众天军发现天父的光明与慈爱已从祂爱子身上撤离了,便不胜惊异!如果人类能够见到这一幕景象,他们必会更加明了,在上帝眼中,罪是多么可憎可恨了。

当那神秘的杯在受难者手中摇摇欲坠时,天 开了。有一位大能的天使来到基督的身旁,他轻 轻扶起这位神圣的受难者,让他的头靠在自己胸 前,向他指出那敞开的诸天,说: "你已经胜过 了撒但。这场胜利的结果,也必使无数的人成为 胜利者,得以进入上帝荣耀的国。"话音刚落, 在救主血迹斑斑的脸上,显出天上来的平安。基 督的痛苦虽然没有止息,但他已经得了力量来应 付这可怕的患难。祂已体验了无人能承受的苦难, 他已经为人人尝了死味。

随后,基督又到门徒那里,看见他们还是在 睡觉。倘若他们能醒着,与救主一同儆醒祷告, 他们必定会得到援助,足以应付当前的试炼。但 他们失去了这个机会,以致在他们最需要表现勇 敢与忠诚的时候,却变得那么软弱无力。

今日也有许多人象当年的门徒一样酣睡着, 他们没有体悟到自己的需要,自己的无力,自己 的虚空。他们并没有警醒祷告,免得入了迷惑。

惟愿我们不要忘记: 救主临别前在客西马尼园漫长而痛苦的挣扎中所献上的祈祷。谁能测透基督因身负全世界的罪恶重担, 所感到的惨烈痛苦呢?

耶稣在遭受最强烈的试探时,借着迫切祈祷 及完全顺从天父的旨意而得胜。于是他在客西马 尼园,在受审被戏弄时,在十字架上,都始终保 持了镇定和神圣的风度。

上帝的儿子尚且如此,那么我们这软弱必死的罪人,更是何等地需要祈祷——热切不断地祈祷啊!



## 奉耶稣的名祷告

我们为什么要奉耶稣的名祷告呢?可能你会觉得多此一问,因为这是最基础的道理。但很多基督徒,也许真的不明白"奉耶稣的名"祷告的含义,而只是习惯性的,在形式上重复地"奉耶稣的名"祷告。

"奉耶稣的名"祷告是什么意思呢?是指"现在我的祷告都结束了"吗?很多时候,我们在祷告结束时说"奉耶稣的名祷告",只是为了表达:祷告到此结束了,就好像祷告结束时说"阿们"一样。

还有比这更深的意义吗?如果不"奉耶稣的名" 祷告,我们的祈祷就无法升到天父面前。这我们也 都知道。但为什么必须要这样呢?

首先,因为这是上帝说的。

作为基督徒,我们所持有的价值观,采取的生活方式,所做的一切事情,都是因为天父上帝这样说了,所以才这样做。我们相信《圣经》是上帝通过圣灵而赐下的启示。这启示是由四十多位作者在不同的时代,用不同的语言,在不同的风俗和背景下记录而成的。在这些作者中,甚至还有外邦君王。其中的每一个真理都显明,这是来自上帝的声音。

凭着信心,我们就知道《圣经》所记录的一切,都 是通过上帝圣灵的感动而来的。接受的人就按照上 帝所说的话语去生活,并实行他的旨意。因为这是 上帝的吩咐,所以我们才照着去做。

其次,奉耶稣的名祷告,决定了我们的身份, 以及我们祷告与敬拜的上帝之位份。

大家能理解吗?在这个世界上有很多"主"、很多"神",所以祷告的人也多。在这些祷告的人群中,最严格、最虔诚的就是伊斯兰教徒了。他们一天要做三次祷告,无论是在公司,还是在路上,只要到了祷告时间,数以万计的人就会把毯子铺在地上,将额头贴近地面,数次磕头,朝着麦加的方向,长时间祷告。给许多像纽约这样的大都市,特别是巴黎,带来了严重的骚扰。只要到了伊斯兰教徒祷告的时间,就会出现交通瘫痪。如果阻止他们祷告,就构成了妨碍宗教的行为,令当局十分难堪。就祷告形式而论,很少有人能像伊斯兰教徒那样敬虔。佛教徒也不差,他们为了永劫,为了忘却和倒空自我,打坐、冥想、敲木鱼……所做的也不是一般的祷告。新纪元运动的信徒也在做着惊人的祈祷,

甚至会认为一旦进入了"祈祷与超越冥想"中,就可以与那些"死去的人"进行对话。"已逝的亚伯拉罕.林肯"会回来,"已故的莫扎特也会回来",他们也能在瞬间创作出惊人的曲子。

所以我们不能随随便便地祷告,《圣经》说: "要奉耶稣的名祷告",尤其到了末时代更是如此。

大家要理解一点,这世界上最开始只有一种宗教,唯独敬拜上帝。但渐渐地人类拜各类偶像,在挪亚洪水之后,人们开始建造巴别塔,形成了以太阳神为中心的偶像崇拜联盟,反叛上帝。于是上帝摧毁了巴别塔。此后人们不敢公开拜太阳神,又因分散到各地,就形成了各种异教。但追踪根源,这些宗派其实都源于太阳神崇拜。除了敬拜"耶和华上帝,创造主上帝,《圣经》中的上帝"之宗教以外,其他所有的崇拜都是异教。当然在各教派中都有上帝的百姓,东方博士就是这样的人。他们是在黑暗中按良心生活,并努力寻求真光的人。但就宗教本身而言,除了敬拜上帝的宗教以外,其他的任何宗教都没有拯救。

现今,宗教联合趋势日益增强,不仅产生了基督教与天主教的联合,也出现了基督教、天主教、佛教、道教、伊斯兰教,甚至是犹太教等世界所有宗教的大联合。人们认为: "虽然道路不同,方式和角度不同,但寻求的却是同一位神。"这样的思想竟在全世界蔓延开来,也被大多数基督徒所接受。在这样的局势中,我们"奉耶稣的名祷告",就意味着我们不是随随便便地祷告,而是因"认识上帝的品性和权威,相信真理"而祷告。虽然,所有的基督徒都在奉耶稣的名祷告,但很多的基督徒却是在侍奉别"神"。因为他们错信福音、错信预言、错误地理解《圣经》,以致错误地认识上帝。虽然在"奉耶稣的名祷告",却不是真正"奉耶稣的名"祷告。

\*正因为我们生活在这样的时代, 所以必须深刻地思考和理解 为什么要"奉耶稣的名"祷告。

#### 1、将坐标锁定在天上的祷告

各种宗教都有祷告,但是那真正将坐标锁定在 天上,能上达到上帝面前的祷告,是怎样的呢?上 帝会悦纳谁的祷告呢?在《启示录》第8章中出现了"一位天使拿着香炉站在祭坛旁边",只有大祭司长才拿着金香炉,说明这位就是耶稣。"有许多香赐给他",这与耶稣的宝血一同上升的馨香就是圣徒的祈祷。大家知道吗?我们的祷告能够实际地来到耶稣那里,耶稣再将我们的祷告与自己的义掺和,献在天父面前。于是天父在全宇宙面前接纳我们的祈祷。我们的祷告会真实地传到一个地方,被垂听和分析。我们的祷告不只是一种宗教仪式,也不仅仅是宗教感情的表达;它是我们内心切实的盼望,将会在天上被悦纳。愿大家能够确信这一惊人的事实!

当然不是所有人的祷告都能升到天上。大家知道人造卫星有多么神奇吗?在地球周围有很多卫星,以不同的功能来满足不同的需要。有的用于军事领域,有的供应商业用途,也有为了掌握气象等等。如果想要收看卫星电视,就必须安装卫星电视接收天线。不久前我观看了,技术人员安装天线的全过程。他们在勘查检测时,我就问:"你们现在在看什么?""我们在估算卫星的位置。"原来,他们在检测天线可以接收到哪号卫星。因为地球在运转,又有许多不同的卫星,要想通过人工卫星接收信号,就必须对准。如果没有对准,即使有再多的卫星、再多的天线,也无法收到准确的频率。所以他们为了设置准确的坐标与位置,进行勘测。

大家听说过"drone"吗?这是一种秘密侦查机,也就是无人机,它在没有人驾驶的情况也可以飞行。这非常高的科技,有些甚至备有导弹装置。无人驾驶机有大型的,有小型的,还有微型的,如昆虫般大小。这些飞机可以往来于世界的任何角落,监视监听各样信息。甚至连美国也有许多秘密侦查机,在各大城市上空盘旋,因此人权委员会抗议说:"不可以这样,这样做是侵犯我们的人权!"看到这些,我感受颇深,人类的科技正在一点一点地接近上帝!

这样,我们就更能理解,为什么有些人的祷告 无法升到天上。祷告并不是对上帝简单的表达一下 感情,让上帝看到后很高兴,说: "啊,原来他很 爱我!他在赞美啊,在祷告啊!"有很多基督徒, 只是有口无心地说一些重复罗嗦的话,像外邦人的 祷告一样,所以无法升到天上。

我们在祷告的时候,一定要"奉耶稣的名"。

必须要明确耶稣是怎样的一位?他拥有怎样的权能和品行?他教导了什么?福音的意义是什么?也要"带着纯洁的心"。因为《圣经》明确地说到:如果我们心里怀藏着罪,上帝就必掩耳不听我们的祷告,他绝不垂听故意违背律法之人的祷告。(见箴28:9)所以很多基督徒,虽然在教会里同声祷告,也"奉耶稣的名祷告",却无法升到天上。这虽然很打击人,但的确如此。很多人虽然是"奉耶稣的名"礼拜,但实际上,却是在拜偶像。当我们领悟了这些,才会谨慎。

正如,一句话、一个声音都能通过电波不可思议的传递一样;那带着"恳切的态度,因悔改而蒙饶恕的心,因确信主的真理,接受主的权威,感佩主的品行"而发出的祷告;一句也不会落空,一句也不会掉在地上,都会准确地上达到天上,被装在耶稣的金香炉里献与天父。这正是《圣经》向我们传递的信息,我们要非常确信!

#### 2、离了主,我们就不能做什么

【林前 1: 29-31】使一切有血气的,在上帝面前一个也不能自夸。但你们得在基督耶稣里是本乎上帝,上帝又使他成为我们的智慧、公义、圣洁、救赎。如经上所记: "夸口的,当指着主夸口。"耶稣是怎样的一位呢? 他成为了我们的智慧、公义、圣洁、救赎。他通过圣灵的作为洗净我们,并将圣洁的思想放在我们里面,使我们过圣洁的生活,拥有圣洁的思维方式。他也成为了我们的救赎,饶恕我们,称我们为义。赐给我们智慧能发现、理解真理。是耶稣基督成就了这救赎的工作。换句话说,耶稣就是我们的全部!我们若离开了耶稣,在生活中就什么也做不了。他是我们的始与终,是我们人生的全部。



【约 14: 13】你们奉我的名无论求什么,我必成就。耶稣吩咐我们要奉谁的名祷告呢? "奉我的名"。有的人说耶稣是圣人,也有人说耶稣是先知……其实,耶稣是耶和华上帝,是创造主。耶稣说:"你们要奉我的名祷告。"因为他是上帝。但他在说这话的时候,只是拿撒勒一个木匠的儿子,是一个来往于犹太地,三十多岁的乡村教师。而这一位却说:"你们奉我的名无论求什么,我必成就。"这是非常惊人的话语。除非耶稣是上帝,否则他就是绝顶的骗子。那么,你认为耶稣是怎样的一位呢?他是我们生涯的全部。

【约14:13-15】你们奉我的名无论求什么,我必成就,叫父因儿子得荣耀。你们若奉我的名求什么,我必成就。你们若爱我,就必遵守我的命令。各位,如果我们相信耶稣,并为天父的荣耀而活,我们就要遵守天父的诫命。《圣经》说,那些知道主的律法却藐视,不愿遵行的人,上帝必不听他们的祈祷。有的人可能是因为无法清楚地理解,或因为所领受的亮光很少,而无法明白;但是那些因圣灵的光照而确知的人,他们若藐视上帝的律法,上帝就不会应答他们的祷告。

【约14:16-17】我要求父,父就另外赐给你们 一位保惠师,叫他永远与你们同在,就是真理的圣灵, 乃世人不能接受的。因为不见他, 也不认识他; 你 们却认识他, 因他常与你们同在, 也要在你们里面。" 【约14:27】"但保惠师,就是父因我的名所要差 来的圣灵, 他要将一切的事指教你们, 并且要叫你 们想起我对你们所说的一切话。"这是惊人地宣告。 这位保惠师是天上的圣灵上帝。而耶稣说: "我要 求父,将他差遣到你们这里来,他要因我的名而来。 你们奉我的名无论求什么,我必成就。"世上哪有 人能这样的宣告?只有创造世界的造物主,万有之 主——耶和华上帝,才能说这样的话。他不是普通 的教主,而是上帝。世界上有很多"神"、很多宗教、 很多教派, 也有很多祷告的人, 但究竟谁的祷告才 是真正的祷告?谁的祷告可以准确的上达到天父面 前呢?决定这一点的就是——奉耶稣的名祷告。

【西3:17】无论作什么,或说话、或行事,都要奉主耶稣的名,藉着他感谢父上帝。使徒保罗也说,无论作什么,都要奉耶稣的名。因为,在我们的信仰生活中,若缺少了耶稣,就什么也没有。所以,无论作任何事,都要奉耶稣的名。

#### 3、"奉耶稣的名祷告",还意味着什么 呢?我们要按上帝的旨意求

【约一5:14, 15】我们若照他的旨意求什么,他就听我们,这是我们向他所存坦然无惧的心。既然知道他听我们一切所求的,就知道我们所求于他的,无不得着。我们若按照上帝的旨意祈求,就一定会得着。那么,祷告之后,我们就要像已经成就了一样地相信和行动。

当开始这个事业时,我们梦想用圣经原原本本的话语,来震撼世界,无法预料到将来会怎样?我们只是在恳切祷告中向主交托,并尽心竭力地做工。后来,就看到真理和福音像滚雪球一样地传开,远远超过我们的想象!怎么会这样呢?没有别的原因。因为这是上帝的旨意,我们是按照天父的旨意去祈求和运作的,所以才会这样。

仔细想想,上帝的作为是多么安静啊! 大家能看到空气吗? 能看到阳光吗? 虽然太阳升起时,把世界照得很明亮,但实际上大部分太阳的光线,是我们的肉眼看不见的。我们能看到电流吗? 无法看到。为了维持和供应人类生命,所需要的一切作为,都在看不见中悄然运行。照样,上帝怎样将人引向永生,怎样保守我们属灵的生命,使之变得更加丰盛,怎样成就福音事业; 这些作为和过程也是我们的肉眼无法看见的。所以,我们的信心不是建立在看得见的事上,而是建立在主的应许上! 我们要确信,若照天父的旨意祈求,按上帝的旨意行动,又奉耶稣的名祷告,那么所求的一切都必成就! 因为这是上帝的应许。

#### 4、"奉耶稣的名祷告",表明我们认识 上帝的品行,服从上帝的权威

【出 34: 5-7】耶和华在云中降临,和摩西一同站在那里,宣告耶和华的名。耶和华在他面前宣告说:"耶和华,耶和华,是有怜悯、有恩典的上帝,不轻易发怒,并有丰盛的慈爱和诚实。"这就是上帝的品行。即使倾注一生,我们也难以测度他的爱!上帝的名就是"耶和华",这在希伯来文当中是不发音的,所以这个单词就渐渐被人遗忘了。实际上,我们并不知道上帝的名字是什么。只是上帝向摩西宣告了他的名,"有怜悯、有恩典的上帝,不轻易发怒,并有丰盛的慈爱和诚实。"在圣经中一个人

的名字,也代表一个人的品性。摩西在这里准确地 表达了上帝的品性,不轻易发怒,有丰盛的慈爱和 诚实!充满怜悯和恩典!当我回顾自己的一生时, 发现上帝的确是这样的一位。曾经我有过许多的失 误,又是多么顽梗,……但上帝既然决定拯救和怜 爱我们,就永不改变,恒久忍耐,至今仍与我们同 在!我们怎能理解这爱呢?



"他向我们施慈爱,直到千代,并赦免过犯和罪孽,"是多么慈爱的上帝!但他"万不以有罪的为无罪,必追讨他的罪,自父及子,直到三四代。"虽然上帝乐意饶恕人类,但受遗传法则影响,人犯罪的后果会危害至子孙后代。我们的品行、我们属肉体中错误的东西,甚至我们的疾病……都会遗传到子孙身上。上帝赋予人类自由选择权,他不会拦阻我们犯罪,否则我们就成了机械。但是我们若在主的恩典中成长,喜爱侍奉上帝,主就会饶恕我们的过犯,向我们施慈爱直到千代!这就是上帝的品行。认识上帝的品行,就是"奉耶稣的名祷告"。请确信上帝的饶恕,确信上帝的怜悯吧!请确信他必以慈悲饶恕我们,将我们的罪投于深海!上帝就是这样的一位,饶恕我们并赐福我们直到千代的上帝。

【罗10:13】因为"凡求告主名的,就必得救。"求告主名,并不是象征性地表达,也不是去呼求耶稣的名字;而是因认识他的品行、相信他的能力,服从他的权威,听从他的命令而求告他。当我们称呼某一个人的名字时,也就意味着我们对他全心的信赖和拥戴。我们提总统的名字时,难道不是承认他为统治我们的最高权威吗?我们称呼上帝的名,也就是拥戴他的品行,接受他的命令,并认证他的权威。承认他不仅是拯救我的主,也是统治我的君王。

近代,人们倡导所有的宗教都是信奉"同一位神",甚至连佛教徒也愿意参与"奉耶稣的名"所做的祷告,甚至天主教徒也去参加佛教经典法会。难道在这样的时代,任何人都能因称呼耶稣的名而得救吗?不是的。"求告耶稣的名",意味着我们接受了他的权威和品行,并愿意照他的命令去生活。

【腓 2:9-11】所以上帝将他升为至高,又赐给他那超乎万名之上的名。世上有很多"主",很多"神",但上帝将耶稣的名升为至高,超乎万民之上。为什么呢?因为宇宙中再没有一位像耶稣的,他虽然是创造主——耶和华上帝;却成为了人,并永远成为人类的一份子。上帝使耶稣的名作为将天庭与堕落的人类联结在一起的链环,又将他的名高举超乎宇宙万名之上。我们所称呼的就是这样的名,他的名是尊贵的,这不得不说是惊人的名。

【腓 2:10-11】叫一切在天上的、地上的和地底下的,因耶稣的名无不屈膝,无不口称耶稣基督为主,使荣耀归与父上帝。在千禧年之后,上帝会让所有的生灵都看到耶稣的品行。那时不仅仅是天使和义人,就连魔鬼和堕落的天使,将要灭亡的恶人们,都会在主面前屈膝说:"主啊!您是正确的,您是公义的!"

所以,我们在祷告时说:"上帝啊,我们没有任何的功劳,全都是凭耶稣的义!"藉着耶稣的能力,我们的祷告就上达到天父面前。我确信我的祷告、我的愿望和我的告白都会上达到天父面前。这就是奉耶稣的名祷告。有时,我们会看到交警把违章的车辆拦住,然后撕下罚单,并把违章之人带到拘留所,他们是凭着什么权力?就是凭着国家法律的权威。所以,当我们奉耶稣的名祷告时,是藉着宇宙政府的权威,藉着天父上帝的权威。耶稣应许说:"你们奉我的名无论求什么,我必成就。"你们若照我天父的旨意祈求,他的旨意就会行在地上,如同行在天上。

【太 18: 5】凡为我的名接待一个像这小孩子的,就是接待我。为什么呢?因为耶稣的生命与他的生命是联为一体的。耶稣的名就是如此有能力。【太 18: 20】"无论在哪里,有两三个人奉我的名聚会,那里就有我在他们中间。"现在我们是奉耶稣的名祷告、赞美和礼拜,所以耶稣就临格在我们当中。我们虽然是软弱不足的人,但我们确信上帝会临格,因为这是主的应许。大家无论是在哪里,即使两三

个人聚集礼拜, 也要确信耶稣临格在你们中间。

【路 21:8】耶稣说:"你们要谨慎,不要受迷惑, 因为将来有好些人冒我的名来,说,'我是基督', 又说,'时候近了',你们不要跟从他们。" 将会 有人冒充耶稣的名。由此可见,并不是说所有"奉 耶稣的名"祷告的人都能上达于天,都能蒙上帝悦 纳的。

【徒 19:13】那时,有几个游行各处、念咒赶鬼的犹太人,向那被恶鬼附的人擅自称主耶稣的名,说:"我奉保罗所传的耶稣,敕令你们出来!"有的犹太人模仿保罗的作法而奉耶稣的名赶鬼。【徒19:14-16】作这事的,有犹太祭司长士基瓦的七个儿子。恶鬼回答他们说:"耶稣我认识,保罗我也知道。你们却是谁呢?"恶鬼所附的人就跳在他们身上,胜了其中二人,制伏他们,叫他们赤着身子受了伤,从那房子里逃出去了。现代,虽然没有这样的事情了,但是有很多人却在奉耶稣的名做着错误的事情。"奉耶稣的名祷告或行事,包含着非常深刻的意义。

#### \* 瞎子的祷告蒙了应允



【可 10:46-47】到了耶利哥,耶稣同门徒并许多人出耶利哥的时候,有一个讨饭的瞎子,是底买的儿子巴底买,坐在路旁。他听见是拿撒勒的耶稣,就喊着说:"大卫的子孙耶稣啊!可怜我吧!"这是祷告吗?是的。"大卫的子孙耶稣啊!可怜我吧!"大卫的子孙特指弥赛亚,这句话表明了,他相信耶稣的权柄,相信耶稣就是上帝。他说:"主啊,可怜我吧!"还能说什么呢?怎么表达自己的

一生呢?他只用了一句话——"耶稣!弥赛亚!求你可怜我吧!"这是多么恳切的祷告。

我读这段话语,受到了很多感动,后来我也经常做这样的祷告: "上帝啊,求你可怜我!"这是属下对君王、被造物对造物主所有恳求的。上帝若不怜悯我们,向我们发出恻隐之心,我们就什么也做不了。"怜悯"就是居高位者向下属所发的慈悲。上帝怜悯了我们!妈妈如果不帮小孩子换尿布,不愿悉心照料,孩子就会死去。这就是怜悯,是恻隐之心,这就是爱!

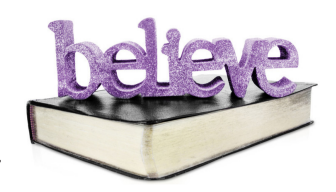
【可10:48-49】有许多人责备他,不许他作声。他却越发大声喊着说:"大卫的子孙哪,可怜我吧!"耶稣就站住,说:"叫过他来。"他们就叫那瞎子,对他说:"放心,起来,他叫你啦!"无论你在世上是多么卑微的人,无论你在哪里,即使在可怜的处境中向主发出凄凉而微弱的呼求,但若是"奉耶稣的名"——认证耶稣的权威和品行,耶稣就会在他繁忙的工作中应答你的祷告。然后说:"将他带到我面前"。我们若奉耶稣的名祷告说:"上帝啊,可怜我!"那么,主即使因照顾许许多多的人并宇宙万物的需要而繁忙,他也会在忙碌中说:"叫过他来。"

【可 10:50】瞎子就丢下衣服, 跳起来, 走到耶稣那里。为什么丢下衣服呢? 耶稣若叫他去, 他的眼睛就能重见光明,疾病就能得医治,再也没有必要继续穿着乞丐的衣服了, 所以他丢下衣服跳了起来。

【可 10: 51】耶稣说: "要我为你作什么?"瞎子说:"夫子,我要能看见。"还能有什么心愿呢?瞎子的渴望就是能看见。大家的愿望是什么呢?如果耶稣就站在你面前,你会怎样祷告呢?如果你只能求一次,你会求什么呢?巴底买呼求说: "我要能看见!"他瞎了一辈子,受了无尽的委屈和藐视,他仅有"弥赛亚要来"的一线希望。当教会的指导者都拒绝了弥赛亚的时候,这个可怜的瞎子却认出了耶稣,并向他呼求说: "我要能看见!"

【可 10: 52】耶稣说: "你去吧! 你的信賴了你了。"瞎子立刻看见了,就在路上跟随耶稣。"你的信救了你!"这信心就是对耶稣的信心。他承认耶稣就是《圣经》中所预言的弥赛亚,大卫的子孙。他虽然是人,却是道成了肉身的上帝,他的根源从亘古、从太初就有。当巴底买呼求说: "大卫的子孙耶稣,可怜我吧!"那时耶稣说: "你的信救了

你了!"我们如果也信赖上帝的品行,接受他的命令,认证他的权威,并呼求说:"主啊,我要能看见!奉耶稣的名祷告!"那么我们的祷告也会立即上达于天,得蒙应允。



我向主祈求了很多,但我几乎没有为我的家庭和自己生活的需要做过祷告。因为我们生活上的需要,主都会一一解决。如果我们爱主,按照主的旨意生活,主难道不会解决我的问题吗?即使现在没有解决,也有上帝的美意。我确信这一点,因此就能完全交托,没有什么忧虑。但是为了使人确信福音,为了使人在真理上坚定,我常常不住地祷告。我不断地反复向主提述他的应许和我的盼望,现在回顾起来,这些祷告主都成就了。我曾经做过这样的祷告:"上帝啊!现在我们的事业需要一百万,这件事情很重要,急需做,求您赐给我一百万!"当时觉得不可能,后来主所赐下的远远不只这些,我们就是如此小信。我们若照上帝的旨意祈求,若奉耶稣的名祈求,主就会应允和成全我们所求的一切。

【徒3:6】彼得说:"金银我都没有,只把我所有的给你。我奉拿撒勒人耶稣基督的名,叫你起来行走。"耶稣的名就是如此有能力!但现今耶稣的名却没有力量,为什么呢?因为人们奉耶稣的名做祷告的态度是错误的。奉耶稣的名就是意味着承认耶稣的品行、接受他的命令与旨意、认证他的权威。我们若是这样求告耶稣的名,那么即使吩咐病人起来行走,也会立即成就。在初代教会,他们就奉耶稣的名行了一切的事。

【约 20:31】但记这些事,要叫你们信耶稣是基督,是上帝的儿子,并且叫你们信了他,就可以因他的名得生命。这就是记录《圣经》的理由与目的。我确信这话语!记录这些话语的耶稣应许我们,我们若求告他的名,他就将永生赐给我们。愿大家以正确的态度与内心,奉耶稣的名祷告!



曾经的我是一个衣食无忧的"公主"。家庭的富裕,家人的宠溺,一帆风顺的生活,优异的学习成绩和看似美好的未来占据了我整个心灵,让我心中没有任何空间可以腾出来给耶稣。 我根本无法体验那种"神啊,我的心切慕你,如鹿切慕溪水"般的心愿,丰盛的物质和平顺的 生活让我感受不到对耶稣的渴望。

年幼时只是因叔叔的影响和单纯地欣赏基督徒优美的品格而不假思索地接受了救主。那时的我每天像模像样、毕恭毕敬地跪在上帝面前,非常真诚地向上帝倾诉自己的内心: "上帝啊,其实,其实我也不知道您是否存在。我很羡慕那些基督徒,也想成为像他们那么好的人。求您帮助我! 阿们!"

现在回想起来,真是忍俊不禁。可以想像上帝在天上用慈爱的眼神看着我时,或许觉得又好笑又可爱吧!但怀着孩童般单纯的心献上的祈祷,历经了十年的风风雨雨,在上帝的引领下逐渐成就了,他知道什么对我最有益处,让我如愿成长为一名自己曾经欣赏的基督徒,虽然还有许多的不足。

十年的岁月过去了,那些点点滴滴,随着不同的年龄阶段逐步加深的人生经历让我越来越感受到自己的缺乏,也从心灵深处越来越渴慕耶稣,渴慕天国。有时甚至会在心中呐喊:"上帝啊,我的心切慕你,如鹿切慕溪水。上帝啊,求你为我造清洁的心,使我里面有正直的灵!"在这些经历中,有青春期的叛逆,有恋爱的失败,有交友的困惑,有对未来的迷茫,对前途的担忧等成长的苦恼,也有来自家庭的烦恼……种种琐碎的经历加上基督教真理的熏陶,让我逐步从一个懵懂的女孩成长为对主爱有些许认识的基督徒。

然而这些都还不是最能让我感悟到渴望耶稣的刻骨铭心的经历。林语堂有句名言:一个人彻悟的程度恰等于他所受痛苦的深度。如今,我算是深深体会到了这句话的含义。人世间最大的痛苦莫过于生离死别。三年内,失去两位至亲,一位是生我爱我,视我如掌上明珠的母亲;一位是从小抚养我,宠我的奶奶。当我目睹她们在我眼前意识逐渐模糊,生命戛然而止;当我无论怎么呼喊,她们都不再回应我;当我无论做什么,都无济于事的那一刻,我的心碎了,痛到无法呼吸。我是多么渴望上帝此时此刻能够行个神迹让她们醒过来啊!然而我最终未能如愿。

尽管如此,我从未埋怨过上帝没有垂听我的呼求,因我坚信上帝已竭尽全力拯救我的家人, 我坚信上帝照他的美意为我的家人做了最好的 安排,我也坚信"万事互相效力,叫爱上帝的 人得益处。"我更坚信上帝有使死人复活的大能。

妈妈的去世是我人生的沉重打击和遗憾。如果她能早点将心灵的重担交托给主,顺从主的安排,如果她能早点学会运用信心,如果她能……如果真是那样,或许她就不会因忧伤得病,最终付出了生命的代价。上帝常常对我们说,"这是正路,要行在其间"(赛 30:21),但我们却要"偏行己路"。最终的命运都是我们自己选择的结果。上帝对我们的安排往往是最好的,但我们常常难以屈服,总要按自己的心愿去行,结果给自己带来了很多的痛苦和艰难。虽然我们常常悖逆,跌倒,软弱,但上帝还是以不变的慈爱吸引我们,想尽办法拯救我们。正如在我妈妈生命的最后时刻,上帝还赐下了特别的恩典与拯救。

所以,在失去妈妈的痛苦和遗憾中,我也得到了"益处",我知道了上帝是如何迫切引领一个灵魂得救的,也体悟到了他对灵魂的大爱,我更加懂得了顺从的重要性。尽管失去了母爱,但是上帝用其他更多的爱补足了我的缺失。丈夫始终如一的爱,公婆视如己出的爱,叔叔属灵的爱,还有父亲的爱!爸爸不仅提供给我丰裕的物质生活,更是给了我精神上的绝对自由。至今为止,他都尊重我因信仰所做的每一个选择,哪怕是违背他作为父亲的期望的选择,他也从未拦阻过我。妈妈去世后他对我也多了更多的忍耐和关爱。每当数算这些恩典,体会身边亲人的爱时,我不得不感慨,上帝太爱我了!然而,他对我的爱和引领何止彰显在妈妈离世的事情上,更彰显在了奶奶身上。

奶奶就像是我的另一位母亲。妈妈离世后,每每看着她 79 岁操劳衰老的身影,我真的害怕她会很快离开我。但理智也告诉自己: 老人不可能陪我们一辈子。但当那一刻真的来到,当死亡将我和心爱的奶奶分开时,泪水模糊了我的双眼,和奶奶生活的时光如同电影片段闪过脑海······

奶奶陪伴我走过了 29 年的光阴,对我而言她是世界上独一无二的好奶奶。在出生一百天的时候,我患了致命的百日咳,她卖了家里仅有的几头小猪,和母亲四处奔波求医,即使多名医生都说我没救了,她也从未放弃。终于用偏方,挽回了我幼小的生命。

小时候,我耍脾气不吃早饭就去上学。我清晰地记得那天下很大的雪,厚厚的白雪地上留下一串深深的脚印,她走到学校,在教室窗前张望寻找我。一只咖啡色的杯子里装满热腾腾的黑米粥。

初中上晚自习时,她总是不顾腰疼,每天 去店里买我最喜欢吃的炒饭打包回来,然后小 心翼翼地捂在被窝里等我回家。

从小到大,她从不让我洗一只碗,从不让我扫一片地。我就是这样在她的"溺爱"中长大,这也培养了我一些不良的生活习惯和脾气。现在我需要在耶稣基督里一一克服,然而奶奶的种种爱在我心中却挥之不去,也让我充满感恩。当我成家不在奶奶身边时,她常常打电话说:"你要多祷告,求上帝开你口味!身体好才能为他做工!"每次回家探亲,她总是拉着我,仔细地上下打量我。如果我胖了,她就笑得特别开心;如果看到我瘦了,她就和爷爷商量着如何给我补身体。就在她离世前不久,82岁的她颤抖着双手,端着一碗红豆汤送到二楼我的房间……

再多的文字也无法讲述奶奶对我从小的养育之恩和 29 年的陪伴之情。



奶奶的一辈子就是为家庭倾注心血的一辈子。她受过穷,吃过苦,挨过饿,她年轻时曾经绝望地自杀过,年老时由于儿子努力打拼使家境逐渐富裕。但她的一生是操劳的一生,似

乎并没有真正去享受这种物质上的富足。她最大的幸福就是与主耶稣基督一同走过的生命最后十年光阴。因为在这十年中,主源源不断地加添给她力量,让她在各种痛苦和试炼中都坚强乐观。她的一生没有什么丰功伟绩,仅仅作为平凡的农村妇女,尽到了一名媳妇,一位母亲,一位祖母的本份。也许她这辈子最大的成就就是在疾病的折磨中,在魔鬼灰心而绝望的黑暗阴影中,凭着信心握住了上帝的手,击退了魔鬼在她弥留之际为抢夺灵魂而发出的猛烈攻击,在基督徒的赞美和祷告声中平安地将气息归回了上帝。

人们常说: 死而无憾。奶奶真的是死而无憾。她对后代无憾,因为她爱我们胜过自己,尽到了自己的本分; 她对他人无憾,因为她在世时努力以基督的心对待每一个人,弥留之际真诚地向所有伤害过的人承认了过犯,求得饶恕; 他对上帝也无憾,因为她虽然软弱过、跌倒过、埋怨过,但最后还是凭着信心重新回到上帝面前,自以为义的心彻彻底底消融在上帝的爱里,谦卑地在上帝面前低头,再次告白了一生所有的罪。临终前夕,她没有呼喊儿子的名字,也没有呼喊我这个宝贝孙女,而是一直默念着主耶稣基督的名字,一直含糊不清地喊着: "阿们!阿们!……"奶奶留给我的最后一句话是: "为奶奶祷告啊!"直到生命停止的那刻,她也紧紧地依靠着上帝。

我相信她的信心和品格最终获得了上帝的 认证。奶奶生前一直盼望自己能在天气凉快时 离去,为亲戚朋友以及教友办后事提供方便。 上帝慈爱而贴心地满足了她的心愿。在她安睡 的当天,暴雨骤降,炎炎夏日多了丝丝凉意。 追悼会结束后,已是傍晚时分,当所有宾客都 在院子外面的帐篷里入座晚餐时,晴朗的天空, 一片稻田之上,一道清晰的彩虹跨过,在如今 空气污染严重的时代,彩虹多年不见,宾客中, 孩子们欢呼雀跃,大人们亦是稀奇地赞叹不已。 这道彩虹让我的心也得到了安慰,圣经中,彩 虹是立约的记号。再也没有比彩虹更大的安慰 了!上帝知道我内心的痛苦,"不要伤心,现 在只是暂时的离别,不要伤心,将来我要从坟 墓中呼喊她出来,她要与你,与我在空中相聚!" 上帝也用立约的彩虹再次向在场所有基督徒说明,他永不丢弃那些与罪恶搏斗的子民。他用彩虹向我们保证:只要他的宝座存在,他就必赐我们能力,保护我们!他用彩虹鼓励我们,虽然你们的人生有时候黑云密布,风雨交加,但只要你们凭着信心,靠着我的恩典忍耐到底,你们一定会见到我宝座前的彩虹!他在云彩之中再次标下记号,向在场所有不信的人表明了他向人类所施的怜爱与良善——"上帝爱世人,甚至将他的独生子赐给他们,叫一切信他的,不至灭亡,反得永生。"(约3:16)哈利路亚,荣耀归主!上帝竟然在奶奶的葬礼中彰显了如此巨大而鼓舞人心的神迹!即或是不信之人也啧啧称奇。



从奶奶卧病在床直到化为尘土葬入墓地的期间,我一直陪伴在她身边。眼睁睁地看着体态圆润的奶奶瘦成干柴,看着她满是褶皱的皮肤紧包着骨头,无力睁开的双眼,越来越凹陷的脸颊,看着她越来越听不清我们所说的话,神智越来越迷糊……直到慢慢停止了呼吸。众人开始为她办追悼会,送她到殡仪馆火化。所爱的亲人成为一幅完整的人体骨架从熔炉中拉出来,又被粉碎成灰,倒入骨灰盒……这是极为心痛甚至有些残忍的一幕。然而,心痛之余,我却从中更加感受到了上帝的大爱!

并不是我此时被痛苦冲昏了头脑。只是当我见证一个人的渐渐老去、衰残、离世之时,我亲身感受到:人是如此渺小而不堪一击,曾经丰满、健康、忙碌的奶奶,如今成了一把骨灰。但可喜的是,这并非是人生的结束,因为上帝爱世人,他也为奶奶舍命钉死在十字架上,给了她永生的机会。我又见证了她把握了这样的机会,在不久的将来,"就在一霎时,眨眼之

间,号筒末次吹响的时候。因号筒要响,死人要复活,成为不朽坏的,我们也要改变。"(林前15:52)她要复活成为永不朽坏的人,永远与上帝生活在一起。上帝想与我们永远生活一起。还有什么能与这样的大爱比拟呢?

突然之间有了一种看透,看淡,看远人生的感觉。并非是我看破红尘,并非我消极地看待人生。我只是更加明确了人生的意义以及对上帝的信赖而已。

世人遭遇的,兽也遭遇,所遭遇的都是一样;这个怎样死,那个也怎样死,气息都是一样。人不能强于兽,都是虚空。都归一处,都是出于尘土,也都归于尘土。谁知道人的灵是往上升,兽的魂是下入地呢?(传3:19-21)人无论贫贱富贵,最终都会和兽一样归于尘土。再多的钱财和名利都换不到永远的生命,死亡之时也无法带走你此生所赚取的一切。正如所罗门说的那样:"因为有人用智慧、知识、灵巧所劳碌得来的,却要留给未曾劳碌的人为份……在他一切的劳碌上得着什么呢?"(传2:21-22)真是什么也得不着,带不走,唯一能带走的就是我们的品格,决定我们将会永生还是永死的品格!——这就是我参透的人生。

今生并不是用来挥霍和享乐的, 也不仅仅 是用来倾注整个心血创造财富或获得名誉的。 我们的今生乃是为来世作准备的,我们在此世 必须为永恒建造品格。当我再次确认这个人生 意义和宗旨时, 吸引人的名利、地位和才干在 心目中一下子变得轻如鸿毛。这并不是要我无 所作为,或没有追求。基督的宗教决不致消灭 或削弱我们的一分才能。它决不致使我们失去 享受任何真正幸福的能力;它无意于减少我们 生活的乐趣, 或使我们漠视亲友及社会对我们 的要求。只是,我们在凡事上必须尊上帝为始, 为终,为至善。我们必须立于真理的原则之上, 不可因任何试探而偏离正路。我们必须重视上 帝的恩宠过于人的恩宠与赞许,不可以违背上 帝诫命为代价换取我们所追求的事物。我们的 光阴、精力和才干都必须立志用来荣耀上帝。 我们必须"趁着年幼,衰败的日子尚未来到, 就是你所说"我毫无喜乐"的那些年日未曾临 近之先, 当记念造你的主!"因为人生很短暂,

光阴转瞬即逝,昨天已过,明日未知,只有今 天真正属于我们!

十年的信仰生活,从一个不谙世事,心中没有空间容纳耶稣的"公主";从鹦鹉学舌似的无心祷告开始,到越来越看清自己的缺乏,真心向主求帮助的"年幼"基督徒,我相信主一直在垂听和应允我的祷告。或许当时似乎并未马上应允,但一路走来,我越来越明白上帝对我的引导。他将我放在苦难的熔炉中,慢慢炼净我爱世界的心,让我能够睁开信心的眼睛仰望美好的天国。

通往天国的道路并不是一条鲜花大道,我 们常常会遇到各种艰难险阻。当患难临到我们 时,或许不能解释。一切可能都是无法参透的 奥秘。但我们的心不必被忧伤或是灰心压倒。 我们只需坚定不移地相信主会按照他的旨意对 待属于他的人。无论我们的环境如何,无论天 意安排的道路是何等的幽暗和奥秘, 尽管途中 会经过深水, 试炼和痛苦会临到我们, 但我们 依然要相信主的应许"万事互相效力,叫爱上 帝的人得益处","我知道我所信的是谁,也 深信他能保全我所交付他的,直到那日"。这 种信心不是一般的信心, 是特别的信心, 是在 黑暗和绝望中看见希望之光的信心,是相信眼 前还未成就,但将来必然成就的信心。——这 就是看远人生, 越过眼前的艰难险阻和种种难 以理解的现况,看到远处的上帝正在为我们铺 设最适合我们的道路。

感谢上帝,以这种刻骨铭心的伤痛,来应答我的需要,引导我的思想和人生。感谢上帝,同时也应答了叔叔一直以来"求苦难"的祷告:"主啊,求您加给我们家庭苦难,不要让我们家人在安逸和财富中走向灭亡!"现今,我再次像十年前那样,毕恭毕敬地跪在了上帝面前,非常真诚而又恳切地倾诉自己的内心:"主啊,我是罪人,求你开恩可怜我。我深知自己的污秽和不足,但我渴望拥有更深的福音经历,渴望圣洁,渴望像您,渴望成为忠诚到底、最后独自站立的人!但我软弱,我无法改变自己,求您每天都为我造一颗清洁的心,使我里面有正直的灵,求您每天都加给我恩典的力量,帮助我!"阿们!我相信主必垂听我的祷告!

## 这是一本关于爱·真理·生命的杂志

网站: www.sostvcn.com

邮箱: sostvcall@sostvcn.com

sostvbjb@163.com(编辑部)

电话: 13804244366 15140501466

