







### 【来 11:1】信就是所望之事的实底,是未见之事的确据。

信心并非我们得救的根据,然而它却是极大的福惠——是看见的眼,听闻的耳,行走的脚,把握的手。它是工具,不是目的。基督既已舍命拯救罪人,我为什么不接纳这样的福惠呢?我用信心握住这一福惠,这样,我的信心就是所望之事的实底,是未见之事的确据。我既这样的倚靠和信赖,就藉着主耶稣基督得与上帝相和了。

信心,有救赎之能的信心,乃是生灵所实践的行为,藉以将整个人交托于耶稣基督的保护和管理。他住在基督里面,而基督也因他的信心住在他里面奉为至上的主宰。信徒将自己的心灵与身体一并交付上帝,而本着确信可以宣称:我深信他能保守我所交付他的,直到那日。凡愿意如此行的人必蒙拯救直到永生。必有确证证明生灵已蒙基督的宝血洗净,披戴他的公义,在耶稣看来乃为珍宝。

当记着运用信心乃是保全信心的不二法门。我们若时常以一种姿势坐在那里不动,我们的肌肉就必毫无力量,四肢也会失去活动的能力。宗教经验亦同此理。我们务须相信上帝的应许。信心得以完备,乃在乎运用与活动。

要以信心的气氛环绕心灵,这对于我们实在是一件至为重要的事。我们每天都在 凭着所环绕心灵的气氛来决定自己的命运。要个别地为自己所发挥的感化力负责,而 且我们的言行必产生自己不能想象的后果。上帝既愿因着十个义人的缘故宽恕所多玛, 那么,如果每一自称为基督之名下的人都披上了他的义,则上帝子民的忠信将发出何 等为善的感化力呢?

# 目录

# Contents

### 信仰人生

07 受教育

08 论自卑

### 本期主题:信心

1() part 1: 何为信心?

12 part 2: 运用信心

14 part 3: 因信而得的义

16 part 4: 因信得生

### 牧者之声

18 爱与信心的定义

### 人物素描

04 欺骗者与新名字

### 生命见证

25 深入非洲三万里——李文斯顿

### 圣经论坛

30 怎样向不信主的亲人传福音





有一本圣经百科全书说,雅各"在年轻的时候是满腹诡计的人"。或许他曾经的确是,但上帝已经将他改变,并向后世代的人宣称他自己是"雅各的上帝",这对于雅各来说,再没有比这更大的尊荣了。当雅各离家时,上帝在伯特利对他说话(见创 28 章),还有一次是当他为拉班工作的时候(见创 31: 10-13)。当他将要遇见他的哥哥以扫时,上帝在毗努伊勒与他摔跤(见创 32)。上帝再次在伯特利向他显现(见创 35: 9-15),以及当他们正要到埃及去与约瑟同住时,上帝在别是巴对他说话(见创 46: 1-4)。上帝亲自在雅各身上投注极多的注意力!雅各是以色列十二支派的父亲,他们继承他的名字,而救世主经由他们来到这个世界。这是多么大的荣耀啊!

当我们回顾雅各的一生给我们所带来的教训时,有这样一段话可作很好的总结:

"在上帝开始管教我们之前,我们倾向于一种不屑的态度来看雅各的诡计,但是当我们开始面对我们自己思想中不可见人的那些部分时,很快就能了解到在我们自身里的那些无法改变的劣根性。并且请记住,改变雅各虚无的一生成为有益处的,是上帝恩典的能力。"

换句话说,我们对雅各的意见很可能是我们对自己的意见。"人心比万物都诡诈,坏到极处,谁能识透呢?" (耶 17:9)翻译为"欺诈" (a'qob)的这个词是希伯来字与脚跟 (a'qeb)这个字有关,并且在创世记 27章 36节,当以扫痛哭着说:"他名雅各岂不是正对吗?因为他欺骗了我(以脚跟取代我,夺取我)两次"时,这两个字都与雅各(ya'aqob)有关联。我们也许可以将耶利米书 17章 9节翻译为"人心就是雅各",然后再看看镜子里的那个人。

几个世纪之后,先知何西阿对北国以色列的百姓说话,将他们指向雅各,这位他们承袭他的名字的先祖,并且告诉他们要展现出如同雅各与上帝摔跤时,所展现出来的属灵热忱。"他在腹中抓住哥哥的脚跟,壮年的时候与上帝较力。与天使较力并且得胜,哭泣恳求。" (何 12: 3-4) 尽管他有许多的弱点,但却有一颗渴慕寻求上帝的心,并且渴望得到只有上帝能赐下的福分。以扫却非如此。

既然我们所有人都有一颗"雅各"的心,就让我们一起从这个伟人身上学习,如何面对生命中的挑战:与人和环境较力、与上帝较力,并且最终能战胜自己。

### 与人和环境较力

即便在他出生以前,就与哥哥以扫在母腹中相争,而这一场争斗持续了他一生之久;以扫的后代,以东人,在每一次的机会里延续了这场战争。雅各与他精明的岳父拉班竞争,拉班以女儿拉结和利亚诱骗雅各为他工作十四年之久,之后以繁衍他自己的羊群为理由又多工作了六年。在这些年当中,雅各需承担羊群的损失,在牧场上餐风露宿,还被改了十次工价。

然而,事情还不止如此。雅各不只跟拉班和拉班的儿子们斗智斗勇,他还必须忍受四个女人——他的妻子们拉结和利亚,以及她们的使女辟拉和悉帕——之间的冲突和竞争。经过长时间牧养羊群之后,当疲倦的雅各回到家里时,不知道哪一个妻子会占有他。再加上还要管教十一个儿子,可想而知,那是多么令人恼火的事情,可雅各却耐心地忍受了这一切!

他是怎么做到的? 他在创世记 31 章 42 节里告诉拉班他的秘诀: "若不是我父亲以撒所敬畏的上帝,就是亚伯拉罕的上帝与我同在,你如今必定打发我空手而去。上帝看见我的苦情和我的劳碌,就在昨夜责备你。"

雅各教导我们一个重要的功课是: 当身边的人难以相处又苛刻,处境又难以忍受时,要将这一切都交托给上帝,并且相信他将使你更加成熟,且最终公正审判这一切。卑劣的人和痛苦处境所造成的磨损以及伤害可以精炼我们,抑或摧毁我们,但我们必须做一个抉择。那二十年的沉默和顺服造就了雅各,并且将荣耀归给了带领他经历这一切的上帝。

上帝使用艰难的环境和人来塑造雅各,并预备他完成建立以色列国的使命。人们常说:生命所给予我们的,取决于生命在我们里面找到了什么。在雅各里面,生命找到了信心和耐心。雅各默默做工、忍受亏待和痛苦,并且耐心等待,当上帝的指示来到,他就顺服。

### 与上帝较力

何西阿论雅各是"壮年的时候与上帝较力"。(何 12:3)这个事件记载在创世记32章22-32节里,经 文中使用了"较力"与"摔跤"这两个动词。雅各正 准备要见他的哥哥以扫,并且预期会有一场损失惨重 的战役,然而在他能够面对以扫之前,必须先解决他 个人与上帝之间的问题。

当雅各独自站着,心里正作计划与祷告时,有一个人来和他摔跤,直到黎明。这个人正是一位以人的样式显现的上帝。雅各已经与他的哥哥以扫和拉班并他的家人以及他的妻子们较力,但是现在他必须靠着与上帝摔跤来保卫自己。

那夜,雅各发现他永远不可能打败这个神秘的对手,因此他紧紧抓住那人不放,继续撑着。为何紧抓着不放呢?因为雅各要这个陌生人祝福他。除非得到他的祝福,否则决不放手。这时候雅各才意识到与他摔跤的正是那位至高者!上帝能够一瞬间击败雅各,但是重要的是让他发现,现在是停止战争并开始退让的时刻。有一句话如此说:"上帝用他的左手与我们争战,而用他的右手为我们作战。"大卫王知道这个秘密:"清洁的人,你以清洁待他;乖僻的人,你以弯曲待他。"(诗18:26)当我们顺服上帝的旨意、凭信心持守并祈求赐下应许要给予我们的福份时,上帝将停止使用他的左手。

### 通过失败而得胜

何西阿书 12 章 4 节论到雅各时说: "他与天使较力并且得胜。"但事实上,是耶稣基督,这位上帝的使者才是真正的得胜者。只有当上帝战胜我们的时候,才能战胜我们自己,以及我们的环境。雅各与他自己和在他生命中的人争战,是因为他与上帝争战,但当他停止摔跤,并开始依靠上帝,他就将失败转为胜利。如同创世记 15 章中,他的祖父亚伯拉罕一样,雅各经历了"灵魂的黑暗",然而,那使得他成为了一个新人。

首先,上帝给了雅各一个新的弱点。这似乎是一个难以理解的方法去帮助一个人成功,但是根据保罗的教导,当我们什么时候在自身里软弱,我们就什么时候在主里得刚强(林后12:10)。上帝在雅各的大腿窝摸了一把,他便瘸了,就像一句古老的箴言

所说的: "他腿瘸了仍然行走。" 当雅各回到家人身边时,他们注意到他的腿瘸了,必定会问是怎么回事,他也会告诉他们,他已见过上帝的面,且被更新了。

但同时上帝也赐给雅各一个新名字。雅各上次被问到"你是谁"时,是当他假扮哥哥以扫的时候。他回答他的父亲: "我是你的长子以扫。"(创27:32)这个谎言造成了后续一连串的麻烦。但这一次他没有说谎;他说了实话并简单地回答: "雅各"。他终于对自己、对上帝承认,他是一个欺骗者、一个"抓住脚跟的人"、一个阴谋者。上帝赐给了他一个新名"以色列"。

"以色列"这个词的字根是从 sarah (意思为"争斗,统治,较力")或 sar (意思为"成为王子")而来,希伯来文学者对此有不同的意见。经文中的解释似乎同时包括了这两个意思: "因为你与上帝与人较力,都得了胜。"上帝战胜雅各,因此,雅各可以为上帝成为一个战胜者。

雅各凭信心祈求,因此,上帝赐给他一个新的福份。他本不配得,但上帝是乐意饶恕人的,他将恩典赐予那些不配的人,就更显恩典之可贵了。在雅各逃亡的开始,上帝已经在伯特利赐福他(创28章),如今,上帝在毗努伊勒赐福雅各,好预备他能够挑起在生命中接下来的年日里即将背负的重担。他已经见到了上帝的面,当雅各一一以色列跛行回到他的家人身边时,日头从他头上升起。雅各从此有了一个新名字,这也意味着,他是一个新人。是一个胜过欺骗、不诚实和相信自我的得胜者,是一个完全被上帝改变了的人。

对雅各而言,这是全新的一天,希望对我们每 一个人也是如此。

雅各的生涯开始于一个从家里逃出来的逃亡者, 之后他成为一个异乡客,因为他已经离家长达二十年 之久。但是后来当他返回老家的时候,在回家的路上, 他又成为了一名较力者。即使他就要踏进天上的城了, 他仍然是一个"扶着杖头"的敬拜者(来 11: 21)。

返回迦南老家的雅各并没有从此过上安宁的生活,幸福终老,他的人生中还要经历一次失去。在他年纪老迈时,尝到了作为父亲被儿子欺骗的痛苦,但因为在之前的经历中他已学会了顺服,所以不再去争了,他相信一切都在上帝的掌管之中。在经历这最后一次的考验之后,他的人生才算圆满了。各样的较力终于结束了。



如果我学了基础知识, 每分钟可以读六百个单词, 写得一手漂亮的书法, 却不知道如何跟所有语言的设计者交流, 那么,我还没有受过教育。

如果我能发表动人的演说, 能用严密的逻辑使人信服, 却没有受到上帝智慧的点拨, 那么,我还没有受过教育。

如果我读了莎士比亚和约翰.洛克的文章, 并对他们的作品发表深刻的见解, 却没有读过那本最伟大的书——《圣经》, 不知道它的重要性, 那么,我还没有受过教育。

如果我会做加减乘除, 会背化学公式, 却从来没有把上帝的圣言藏在心里, 那么,我还没有受过教育。

如果我会解释万有引力定律 和爱因斯坦的相对论, 却没有学习过宇宙缔造者那亘古不变的定律, 那么,我还没有受过教育。

如果我能分清动物的科、属、种, 会写能够获奖的长篇科学论文, 却不晓得造物主创造这一切的目的, 那么,我还没有受过教育。

如果我会背诵《葛底斯堡演说》 和《宪法序言》, 却没有看到我们国家历史中上帝之手的运作, 那么,我还没有受过教育。

如果我会演奏钢琴、小提琴和其他六种乐器, 会写催人泪下的乐章, 却不听从宇宙的掌管者、不敬拜他, 那么,我还没有受过教育。

如果我能参加越野赛跑,当篮球明星, 连续做一百个俯卧撑, 却不知道如何使自己的心灵顺服于上帝的旨意, 那么,我还没有受过教育。

如果我能鉴别毕加索的画, 描述达芬奇的风格, 甚至能画得出 A +的肖像, 却不明白这一切与上帝的关系, 那么,我还没有受过教育。

如果我以 4.0 的成绩毕业, 获得全额奖学金进入最高学府, 却没有从事上帝为我选择的事业, 那么,我还没有受过教育。

如果我是一个好公民, 每次选举都投票, 为道德和正义而战, 却不晓得人的罪恶和没有基督的悲惨境况, 那么,我还没有受过教育。

然而,如果有一天, 我像上帝那样看待世界, 开始认识上帝, 晓得在他里面有永生, 藉着实现上帝造我的目的来荣耀上帝, 那么,我就已经受过教育了



### [-]

所有的人都有本能的求知欲(参传1:13),但是若不敬畏上帝,知识于你有何益呢? 实在说来,服侍上帝的谦卑农夫,远胜于一个忽略了自己却致力于研究"天道"的骄傲的哲学家。 无论何人,认识自己越清楚,就必定越谦卑,也不因他人的称赞而沾沾自喜。 即使我明白世上一切事,却没有爱,那将在按我们的行为审判我的上帝眼中,毫无用处。

### $\begin{bmatrix} - \end{bmatrix}$

要制止过度的求知欲,因为在其中包含着许多烦忧和欺骗。 读书人每每喜欢向人炫耀他的博学,而且喜欢被人称为有智慧(参林前 8: 1)。 有许多事物,知道了其实对于灵性仅有很少甚至毫无益处, 所以,不智的人总是注意其它的事情,却少关心能拯救他们灵魂的事情。 长篇言语不能使人心灵饱足,只有道德的生活才能安慰你的心,洁净的良心才是信靠上帝的确据。

### $[\Xi]$

你所知道的越多, 所明白的也越深,

那么、你所要受的审判就更加严格、除非你的生活也具有同等程度的圣洁。

所以,不要为你所擅长的艺术或科学而自鸣得意,却宁可让你的知识使你更加谦卑和谨慎。

假若你想你所明白或所知道的已经非常之多,你就也应该知道,还有更多的事物是你所不知道的。 不要自以为聪明、宁可承认自己的无知(罗12:16)。

为什么你要在人前自显高大呢?因为在圣经中比你更博学、更多才的人还多着呢。

假如你要知道或学习得有益处, 你就该不求为人所知, 而且少被人器重。

### 

最高深且最有益的学问就是对自己具有正确的认识和适当的估计。

大智和有德的人常常自视若无,却当思想他人的长处与好处。

你若遇见他人公然地犯罪,或是陷于某些可憎的罪恶中,你却不应该就认识自己比他们强,因为你不知道能有多少时候继续保持自己在善的境界,我们实在都是意志脆弱的人(创 8:21)。但是你应当估计自己比一切的更脆弱,这样,你才有寻求帮助的意愿。

主不会帮助一个自以为是的人,除非他谦卑己心,放下一切自义的念头和自救的行为,否则,他永远见不到天国的门。但他若谦卑呼求,主诚然愿意救一切真心寻求他的人。

### 本期主题

# 信心



圣经说"惟义人因信得生"。"信心"这个单词是我们经常提及并讲述的。但是,又有多少人理解信心的真正含义呢?《圣经》提到了使人得救的信心(见弗2:8),使人获得义的信心(见罗3:22,5:1),使人生发仁爱的信心(见加5:6),使基督住在人心里的信心(见弗3:17),使人胜过世界的信心(见约一5:4)。我们对《圣经》所描述的真信心到底有多少了解?真正的信心是什么?如何才能获得这样的信心?什么是因信得生?本期期刊的主题将要为您解开这些问题的答案。



### PART.1

# 何为信心



我们祈祷时常常会向上帝求信心。在生活中,弟兄姊妹之间也常常劝勉彼此"必须相信","必须获得信心"。那"信心"到底是什么呢?如果一个基督徒不能从理论上正确理解"信心"的含义,那向他强调信心就没有意义了。因此我们必须先明白信心的真正含义。唯有《圣经》能阐明信心的真意,所以我们必须以《圣经》为基础来研究。在研究这个主题时,我们也不能单纯地只研究字面意思,而要研究如何通过话语获得信心,运用信心,使我们得以圣化,拥有上帝的义。

### 1 显出真信心的人

《圣经》中有一个人的信心受到了耶稣的称赞,他就是一位罗马百夫长。有一天他找到耶稣,说:"主啊,我的仆人害瘫痪病,躺在家里甚是疼苦。"耶稣说:"我去医治他。"百夫长回答说:"主啊,你到我舍下,我不敢当;只要你说一句话,我的仆人就必好了。因为我在人的权下,也有兵在我以下,对这个说,'去',他就去;对那个说,'来',他就来;对我的仆人说,'你作这事',他就去作。"耶稣听见就希奇,对跟从的人说:"我实在告诉你们:这么大的信心,就是在以色列中,我也没有遇见过。"(太8:6~10)

耶稣说在以色列中没有遇见过这么大的信心。"为我们信心创始成终"的主既然称这位百夫长是大有信心的人,说明他的信心是真实的信心,是我们学习的榜样。百夫长的信心体现在哪里?百夫长希望自己的仆人能痊愈,他希望主能治愈他的仆人,但当耶稣说"我去医治他"时,他却拦阻耶稣,说:"你说一句话就行,我的仆人就必好了。"百夫长确信只要主"说一句话",他的仆人就必好!他相信只要依靠主的"一句话"仆人就能痊愈。耶稣称这就是信心。

从这个故事可以得出一个结论:信心,就是 知道上帝一定会按照他所说的话来成就,并且仅 仅依靠他的话就能成就一切。这就是受耶稣称赞 的百夫长的信心。信心,就是相信上帝的话一定会成就,相信话语中就有成就的能力。《圣经》教导我们,上帝的话语中有能让人产生信心的能力,上帝的话语中有能让事情按照话语成就的能力。您经历过话语的能力吗?

### 2 相信话语的能力

"诸天借耶和华的命而造,万象借他口中的 气而成。他聚集海水如垒,收藏深洋在库房。愿 全地都敬畏耶和华,愿世上的居民都惧怕他。因 为他说有,就有;命立,就立。"(诗33:6~9) 这证明了上帝的话语具有成就一切的能力。

世界受造以先,一切都是空虚混沌。上帝说 要有光,就有了光。上帝说诸水之间要有空气, 事就这样成了。上帝用话语创造了世界。每一个 命令发出都带着创造的大能,他的话本身就能成 就他所说的,将空虚混沌的地球变成了乐园。在 救赎工作中也是一样。耶稣藉着话医治了病人, 藉着话使大麻风病得洁净,藉着话使死人复活, 藉着话饶恕罪。

在一切事上, "他说有,就有。"上帝是今在、昔在、永在的一位。他是永远不变的创造主, 任何时候都藉着话成就一切。今天,他的话依然 具有创造的能力。

所以,信心是什么?信心就是相信上帝的话语中有能力,等待他的话来成就他所说的,并唯独依靠他的话来成就他所说的。《圣经》说:"可见信道是从听道来的,听道是从基督的话来的。"(罗10:17)信心必须建立在上帝的话语之上,没有上帝话语的地方就没有信心。所以,为了使信心成长,必须经常认真研究话语,培养自己的心唯独信赖和依靠上帝的话语成就他所说的。

### 3 话语和创造

信是所望之事的实底,未见之事的确据。(来 11:1)这句话告诉了我们信心和创造有关。不相 信创造的能力就无法获得信心。上帝的话语有创 造的能力,能创造出没有存在过,也没有见过的 东西,也就是说上帝的话语能创造出他所说的事 物。所以说信是所望之事的实底。 "我们因着信,就知道诸世界是藉上帝的话造成的,这样,所看见的,并不是从显然之物造出来的。"(来11:3)拥有信心就是指相信上帝的话语有创造的能力,能创造出他所说的事物。拥有信心的人能理解也能确信世界是藉着上帝的话语创造出来的。

人也会说话,但人的话语没有能力,无法成就所说的事。除非付出额外的努力或采取某些措施,才能达成所说的内容。上帝的话语和人的话语是不一样的。当上帝说什么时,他所说的事就能实际存在了。只要他说了,事就可以成了。主不用像人一样,不仅仅说了,还要去做了,这件事才能办成。主根本不需要添加其他的能力来成就他所说的。他只要说了,事情就能成就了。《圣经》说:"为此,我们也不住的感谢上帝,因你们听见我们所传上帝的道,就领受了;不以为是人的道,乃以为是上帝的道。这道实在是上帝的,并且运行在你们信主的人心中。"(帖前 2:13)当上帝的话语在相信这话的人心中运行时,话中的内容就成就在他们身上了。

人会说话,但不一定说真话。上帝是没有谎言的一位,他是不可能说谎的。因为上帝说什么时,他的话语有创造的能力,能照他说的成就,所以他是不说谎的。人会说谎,因为人的话语没有成就的能力,说了什么,也不一定会按照说的达到。上帝却是不说谎的,因为他说什么,就有什么。

我们获得信心的唯一方法就是通过上帝的话。 有上帝话语的地方才有信心。主通过他的话将一 切关乎生命和虔敬的事赐给我们。所以,当我们 以他的话语为基础,按照他的旨意求上帝为我们 所预备的,上帝一定会将这些礼物丰丰富富地赐 给我们。我们的信心也会更加坚固刚强,能力也 越来越大。很多人都会像使徒那样祷告:"求主 加增我们的信心!"(路 17:5) 然而信心唯独 来自上帝的话语,所以我们需要常常领受话语, 也要多多祷告求主成就他的话语。在祈祷时我们 必须完全相信这些话,并因这些话一定能成就而 感恩。这样我们的信心就会增加。这就是运用信 心的方法。

信心只存在于上帝的话语中,并且运用信心, 增长信心也只能依靠话语。因为没有上帝话语的 地方,就没有信心。



圣经提到"信心格外增长"(帖后 1:3),也就是教导我们必须培养信心。运用信心是保持信心的唯一方法。人若时常以一种姿势坐在那里不动,肌肉就必毫无力量,四肢也必失去活动的能力。信仰方面也是如此,信心的增长,全在于运用。那么如何培养信心呢?我们一直强调,信心就是等候上帝的话来成就上帝所说的,唯独靠他的话来成就。所以,培养信心意味着通过不断地信靠上帝的话语来活用自己的信心。

### 11 信心是上帝的礼物

"你们得救是本乎恩,也因着信;这并不是出于自己,乃是上帝所赐的。"(弗2:8)"要照着上帝所分给各人信心的大小。"(罗12:3)信心是上帝所赐的礼物,而且要赐给每个人。每个人的信心不论大小都是主赐予的财富。主期望人人都能拥有这笔财富,活用它,使它不断地增加。信心来自上帝的话语。圣经所说,"这道离你不远,正在你口里,在你心里。"(罗10:8)所以,信心离所有人都不远。

亚当和夏娃在伊甸园犯罪后,他们成了屈服于撒旦的俘虏,从此人的本性有了犯罪的倾向,人类和撒旦联合起来。然而,上帝的恩典打破了这种联盟,主通过他的话成就了这事。他对撒旦说: "我又要叫你和女人彼此为仇; 你的后裔和女人的后裔也彼此为仇。"(创3:15)

唯有上帝能将彼此为仇的心放在女人的后裔和撒旦的后裔之间。若是没有上帝的介入,人类将会与撒旦结盟去敌对上帝。堕落的天使和堕落的人类之间本没有敌意,他们都因背道而变得堕落,无论何处,邪恶总是与邪恶结合,来破坏良善的。人离开上帝时,憎恶撒旦的心和反抗撒旦的能力也消失了。上帝使人悔改的能力必须每天在人心里动工,否则人就会失去信仰,选择做撒旦的俘虏,而不是在基督耶稣里做自由人。上帝虽然将一颗憎恶罪恶和敌对撒旦的心放在人里面,但是只有当话语的能力在人心中运行时,我们的意志屈服在上帝的话语面前时,才能成就这样的事。

上帝通过话语在人里面放入对撒旦和罪的憎恶 之心,从而使人渴望得到救赎。上帝的话语就是赐给 人类信心的礼物,是信心的话语。上帝"分给各人信 心",而培养这个信心取决于各人。

### 2 信心的义

我们称亚伯拉罕为信心之父。亚伯拉罕的故事 教导了我们什么是信心,有信心的人应该做什么表 现自己的信心。亚伯拉罕是怎么信的,他做了什么, 因而称他为信心之父呢?

亚伯拉罕八十多岁时,他的妻子撒拉已经绝了生育,这时还没有孩子。上帝应许他说: "你向天观看,数算众星,能数得过来吗?"又对他说: "你的后裔将要如此。"亚伯兰信耶和华,耶和华就以此为他的义。(创 15: 5-6)

亚伯拉罕接受了上帝的话语,依靠他的话语, 等候他的话语成就,所以,亚伯拉罕因他的这种信心被称为义。然而撒拉的期待却没有寄托在上帝的话语中,她想依靠人为的努力生出孩子。所以她对亚伯拉罕说: "耶和华使我不能生育,求你和我的使女同房,或者我可以因他得孩子。"(创 16: 2)就在那时,亚伯拉罕相信且依靠上帝话语的信心开始动摇了,他没有坚持信赖上帝的话语,却听了撒拉的建议。结果,他们虽然生了一个儿子,却不是上帝应许的儿子。后来,上帝再次与亚伯拉罕立约,让他将名字从亚伯兰改为亚伯拉罕,应许他要做"多国的父",撒拉的名字也从撒莱改为撒拉,作"多国之母"。

上帝对亚伯拉罕说:"你妻子撒拉要给你生一个儿子,你要给他起名叫以撒。我要与他坚定所立的约,作他后裔永远的约。至于以实玛利,我也应允你,我必赐福给他,使他昌盛极其繁多。他必生十二个族长,我也要使他成为大国。到明年这时节,撒拉必给你生以撒,我要与他坚定所立的约。"(创17:19-21)

亚伯拉罕和撒拉通过这段经历终于明白了,要 想获得上帝的应许,使上帝的话成就在自己身上, 只能依靠话语。撒拉明白了人为的方法只会加给自 己痛苦和家庭的不幸,使上帝的应许迟延。亚伯拉 罕明白了听取撒拉的建议时,他就无法坚定地持守 上帝的话语,所以必须放弃所有的计划和方法, 回到上帝的话语中。当他领悟了这些时,他已经 九十九岁了,这时要成就上帝的话,似乎比任何时 候都更加遥远,更加没有希望。所以他必须更加依 赖上帝的话,必须要有更大的信心。现在,除了依 靠上帝的话之外别无他法。他们放下了自己一切的 策略和计划,不再做人为的努力,唯独凭着信心依 靠话语。最终,上帝话语的能力,使他们生出了一个儿子,就是应许的后裔。"因着信",这意味着人是无力的,但是只要完全依靠话语,就会产生奇迹。

"因着信,连撒拉自己,虽然过了生育的岁数,还能怀孕,因他以为那应许他的是可信的。所以从一个彷彿已死的人就生出子孙,如同天上的星那样众多,海边的沙那样无数。" (来11:11-12)

上帝对亚伯拉罕说的话成就了。《圣经》通过这个故事教导了我们什么是真信心。上帝就以此为亚伯拉罕的义。但是"'算为他义'的这句话,不是单为他写的,也是为我们将来得算为义之人写的,就是我们这信上帝使我们的主耶稣从死里复活的人。耶稣被交给人,是为我们的过犯;复活,是为叫我们称义。"(罗 4: 23-25)

凡是拒绝人为的行为、计划和努力,在完全无力的状态中唯独依靠上帝的话来成就他所说,这样的人就是有信心的人。他将和亚伯拉罕一样得福,获得上帝的义。

### **B** 通过试炼成长的信心

亚伯拉罕曾经的信心并不是全备的,在娶夏甲的事上显明了他并没有完全信赖上帝话语的心。但是,当他完全放弃自己没有信心的计划,唯独藉着信心依靠上帝的话语时,应许的后裔以撒出生了。在运用信心之前,他就不知道何为真信心。上帝为要使他的信心达到最高的标准,就叫他再受一次试验,也是历来人所遭受最严格的试验。上帝要试验他的信心是否达到了甚至放弃自己的爱子,也能相信上帝话语的程度。上帝对亚伯拉罕说:"你带着你的儿子,就是你独生的儿子,你所爱的以撒,往摩利亚地去,在我所要指示你的山上,把他献为燔祭。"(创 22: 2)

亚伯拉罕因对上帝话语的信赖,从上帝那里得到了以撒。以撒才是上帝话语中应许的后裔。以撒出生后,上帝还对他说: "从以撒生的,才要称为你的后裔。" (创 21:12) 现在上帝却要让亚伯拉罕献上自己的独生子为燔祭。那上帝的应许怎么成就呢? 如果将以撒献祭,那通过以撒使所有民族得福的应许如何成就? 亚伯拉罕的后裔要多如繁星的应许又如何成就? 亚伯拉罕之前因为信赖上帝的话语,让以实玛利离开了自己,但现在他遇到的试炼

不再是那种程度了,而是要放弃上帝应许给自己的 儿子。这也是除了上帝的话语之外别无依靠的情形。 亚伯拉罕在毫无指望的情形中还是仰望那看不见的, 献上了以撒。

亚伯拉罕并没有指出上帝的命令和话语有矛盾。 他只知道这就是上帝的话语。他信了话语,按照话语去行,并且相信如果有必要对这些话语做出说明, 上帝必然会说明。亚伯拉罕心中暗暗下了决心: "因 为上帝说了要献以撒为燔祭,所以必须按照上帝的话语行!之前我虽然没有完全信赖他的应许,但放弃了自己的努力和计划,唯独依靠话语归回时,上帝赐给了我以撒。现在他命令我献上以撒。我要顺从他的话语!以撒是一个由神迹而来的儿子,难道赐给他生命的主不能恢复他的生命吗?我必须信赖上帝,他的应许绝不会改变!他能让年迈的撒拉生出以撒,他也能让死了的以撒复活!"

亚伯拉罕下定了决心,带着他的仆人和以撒往 上帝指示的地方去。"到了第三日、亚伯拉罕举目 远远的看见那地方。亚伯拉罕对他的仆人说:'你 们和驴在此等候,我与童子往那里去拜一拜,就回到你们这里来。'"(创22:4-5)谁去了呢?"我与童子"。谁要再回来呢?"我与童子往那里去……就回到你们这里来"。亚伯拉罕与儿子一同前往,等待与儿子再一同返回。这是多么大的信心!

亚伯拉罕决心将以撒献祭,然后期待他从灰烬中复活,和他一同返回。因为他相信上帝说过的话,从以撒生的,才要称为你的后裔,你的后裔要多如繁星。这就是信心。所以"这就应验经上所说:'亚伯拉罕信上帝,这就算为他的义。'他又得称为 神的朋友。"(雅2:23)"所以这就算为他的义。'算为他义'的这句话,不是单为他写的,也是为我们将来得算为义之人写的,就是我们这信上帝使我们的主耶稣从死里复活的人。"(罗4:22-24)唯独相信上帝的话语,唯独依靠他的话语,即使上帝的话语表面看起来互相矛盾,没有任何证据,但是依然毫无疑问地相信,这就是信心,这就是获得上帝义的信心,这就是实践信心。上帝算这样的信心为我们的义。

# 居信而得的义

"惟有不作工的,只信称罪人为义的上帝,他的信就算为义。"(罗4:5)

《圣经》提出了人成义的唯一方法:首先承认自己是罪人,然后相信上帝称罪人为义,也就是因上帝的义成为义。这是什么公式呢?让我们一起来研究吧!

### 11 "信算为义"

这里"罪人"的英文是"ungodly",即"不像上帝"的意思。"世人都犯了罪,亏缺了上帝的荣耀(品格)。"(罗3:23)圣经说所有人都不像上帝,"都是偏离正路,一同变为无用。没有行善的,连一个也没有。"(罗3:12)尽管世上没有一个像上帝的人,但上帝要称罪人为义。在上帝这一边,意味着白白地称所有人为义,同时也必须实实在在地让人成为义,获得义的品格和救恩。所以,为了救恩能成就在我们身上,唯一要做的就是相信上帝要称我们为义,然后接受上帝的义。

"但如今,上帝的义在律法以外已经显明出来,有律法和先知为证。就是上帝的义,因信耶稣基督加给一切相信的人,并没有分别。"(罗3:21-22)上帝要将自己的义加给那些认识到自己是罪人,悔改求饶恕的人。

义就是顺从律法。律法所要求的义,罪人没有。 罪人要获得律法所要求的义,唯一方法就是藉着信心。上帝从来不说谎。如果他称不义的人为义,那 上帝也成了不义的上帝。所以,上帝不是随随便便 就称一个罪人为义的。他称罪人为义人时,他的话 语同时就具备了让罪人真正成为义人的能力!但这 个过程需要人运用信心。相信上帝的话语具有创造 的能力,相信当上帝饶恕罪人时,不仅给他们穿上 义袍,还会给他们创造一颗义的心。正如大卫的祈 祷"上帝啊,求你为我造一颗清洁的心,使我里面 重新有正直的灵。"要想心灵得洁净,必须是上帝 在我们里面创造一颗新心。

如果我们能在自己里面发现良善,就不需要从 其他地方获得了。如果我们是像上帝的,我们就是 义的,也就没有必要再称义了。义和不义,良善和 罪恶之间没有中间地带的。当我们看出自己是罪人, 找不到任何能称义的可能和希望时,就需要信心。 信心就在那时进入我们里面。信心就是唯独依靠上 帝的话语。哪怕有一点点想要依靠自己的心,我们 都无法获得信心。在我们完全无力,似乎没有任何 希望的时候,放下一切人为的努力时,才能为信心 腾出空位。当周围能依靠自己的证据全部消失时, 当我们承认自己的真实状态时,当眼前没有任何能 让自己称义的希望时,我们仍然在无望之中仰望, 将自己完全交托在上帝应许的话语中时,信心就进 来了。这是真正的信心,不是理智上的认可,而是 有行为的信心,是一种将自我完全放弃和屈服的信 心,当这样的信心进入我们里面时,上帝的能力就 开始动工了,让一个罪人变为义人,让不像上帝的 我们返照上帝的形象。

"惟有不作工的,只信称罪人为义的上帝,他的信就算为义。""就是上帝的义,因信耶稣基督加给一切相信的人,并没有分别。上帝设立耶稣作挽回祭,是凭着耶稣的血,藉着人的信,要显明上帝的义。因为他用忍耐的心,宽容人先时所犯的罪。"(罗4:5;3:22,25)这些话语是永远的真理。您真的在运用信心吗?

### 2 信上帝与得饶恕

"我们既因信称义,就藉着我们的主耶稣基督 得与上帝相和。"(罗5:1)

为了使我们能完全称义,能与上帝和好,上帝 为所有人预备了明确的道路。他邀请我们接受他的 话语,唯独依靠他,从而获得他为我们预备的礼物。

这节经文告诉我们,所有人都能因耶稣基督称义,因耶稣基督与上帝和好。"因为上帝的义正在这福音上显明出来;这义是本于信,以致于信。"(罗1:17)信心就是完全依靠上帝的话,等候他的话完全成就。

上帝有没有说过让我们获得义的话呢?有。将基督作为礼物赐给我们,就显出了上帝的义。"上帝设立耶稣作挽回祭……要显明上帝的义。因为他用忍耐的心,宽容人先时所犯的罪。"(罗3:25)只有信上帝的话,才能从上帝那里领受义。

上帝宽容我们,饶恕我们,因为"上帝是信实的,是公义的,必要赦免(饶恕)我们的罪。"(约一1:9)

"饶恕"这个词是什么意思呢?主饶恕我们的 罪意味着主担负我们的罪,赐下他的义。所以求上 帝饶恕的人就是求上帝的义来替换自己的罪。求上 帝饶恕的人都是因为上帝说了"要饶恕人"这话为 基础来求饶恕的。"凡祈求的,就得着。"只有我 们运用信心求上帝赐给我们义时,我们的罪才能被 拿走,上帝的义才能进来。

当我们祈求时,主就会饶恕我们的罪。因为他 说要饶恕我们,所以他就饶恕我们。

真正的信心,就是当我们求饶恕时,相信上帝必然担当我们的罪赐给我们义,感恩地接受他的义作为礼物。这就是运用信心。您有这样的信心吗? 让我们一起获得上帝的信心吧!



"惟义人因信得生。"(哈 2:4)有一次,正当哈巴谷先知为将来忧虑地说:"我要站在守望所,立在望楼上观看,看耶和华对我说什么话。"(哈 2:1)上帝仁慈地答覆他说:"将这默示明明地写在版上,使读的人容易读,……惟义人因信得生。"(哈 2:2-4)那使哈巴谷先知与那个时代饱经试炼的义人们得以加强力量的信心,今日照样能使上帝的子民获得力量。在最幽暗的时辰,景况非常不利的时刻,基督徒必须将他的心灵寄托于众光和能力的根源。日复一日,藉着信靠上帝的话语,心中的盼望和勇气遂可与日俱增。"惟义人因信得生"。我们必须珍重并培养先知和使徒们所见证的信心——这信心就是坚定信赖上帝的话语,等候他的话语按照他的旨意成就。

### 1 义人必因信得生

使徒保罗也引用哈巴谷书的内容,说"义人必因信得生"(罗1:17)。什么样的人是义人?就是不靠自己的行为和功劳,始终信靠上帝话语生活的人。

人只有凭着信心才能成义。"世人都犯了罪, 亏缺了上帝的荣耀",但是"因基督耶稣的救赎, 就白白地称义。""我们既因信称义,就藉着我们 的主耶稣基督得与上帝相和"。有信心的人是领悟 了信心奥秘的人,也是实践信心的人。这些人是世 上的义人。信心就是相信上帝的话语,完全依靠话语的成就。义人相信"我口所出的话……成就我所喜悦的", (赛 55: 11) 上帝的话语要按照他的美意成就。因信称义就是因为完全依靠上帝的话语,所以被称义。因为上帝这样说了,所以就相信,这就是人成义的方法,这就是凭着信心生活的意思。

我们不仅因信心称义,也就是靠上帝的话语成义,而且因为成了义,所以更加靠信心生活。义人如何因信心成义,也照样会持续信心的生活。我们获得了称义的经验后,更要以这种获得义的方式,继续靠信心生活。我们相信主饶恕我们罪的同时也

赐给我们义,然后必须完全依靠上帝的话语生活。 这就是耶稣说"人活着乃是靠上帝口里说的话" 的含义。这句话换个说法就是人必须凭着信心生 活。我们必须相信上帝称义的能力和话语的能力, 带着这样的信心生活。让我们每天都记住,上帝 创造了万物,他说有,就有!上帝的话语就是万 物的开始,就是生命。

### 2 顺着圣灵而行

"你们当顺着圣灵而行,就不放纵肉体的情欲了。"(加5:16)这真是蒙福的应许!放纵肉体的私欲生活,这在世人之间是非常普遍的事。人人都经历着这样的人生。虽然他们渴望行善,但却只能行恶;有心行善,却没有行善的能力。虽然内心喜悦上帝的律法,但是有另一种律在心里,所以只能活在罪的权势下,苦苦呼喊:"我真是苦啊,谁能救我脱离这取死的身体呢?"

然而,上帝为所有人都预备了救恩之路。那

就是耶稣基督里生命的律要拯救我们脱离死亡的 律。这条道路就是顺着圣灵而行。"你们当顺着 圣灵而行,就不放纵肉体的情欲了。"接受圣灵, 顺着圣灵而行的人会体验到只有作为上帝的儿女 才能享受到的荣耀和自由。

什么是顺着圣灵而行呢?就是相信话语的能力,依靠话语,跟随上帝的旨意。每一瞬间都在话语的能力中治服肉体的情欲。行淫、自私、愤怒、嫉妒、醉酒、不节制……这些都是肉体的情欲。当我们在圣灵里时,这些都无法支配我们,我们反而可以胜过它们。能让我们取得胜利的就是上帝的话语——话语的能力,创造的能力。上帝应许我们,这是可能的!我们岂不应该凭着信心接受吗?

我们必须凭着信心接受基督为我们预备的救恩。凭着信心接受的人才能获得救恩。因为上帝话语的能力要在凭着信心接受的人心中运行,让他们能够顺着圣灵而行。不断经历这种经验的人,信心也会越来越大。



真理与错谬都是以信心为媒介进驻心灵,人通过信心接受真理或谬论。但是相信上帝的话和相信人的话却有天壤之别。

当基督亲自向保罗显现时,他才恍然大悟,逼迫他的圣徒就是逼迫耶稣。他接受了耶稣的真理, 于是有一种改变的能力彰显在他的思想行为上。他在耶稣基督里成了新造的人。他完全接受了真 理。世界和阴间都不能动摇他的信心。所以,我们必须亲自了解基督教的内涵、了解什么是真理、 什么是我们所接受的信心,什么是圣经的规则——也就是最高的权威赐给我们的规则。

使人得救的信心,不是偶然的信念,不仅仅是理智上的赞同,而是扎根于内心的信仰。这种信仰是以上帝的话语为基础,唯独相信话语,唯独依靠话语,唯独等待一切按照上帝的话语成就。 这种信心的结果乃是人的理智处在圣灵的管理之下,放弃自我,唯独顺从上帝明确的指示。

耶稣快要再来,但是等待的时间似乎过长,心灵或许因不利的情形而沮丧,或许被世上暂时的事情所缠累,许多素为大家所信任的人或许半途跌倒,以致日复一日地蹉跎过去,信心越来越小。这时,我们必须将身心完全献给上帝,侍奉他,听从他。我们归属基督,是依着信心;要在他里面生长,也是依着信心。不要忘记: "因为这默示有一定的日期,……虽然迟延,还要等候;因为必然临到,不再迟延。……惟义人因信得生。"



为什么有信仰的人还会有许多问题呢?为什么信徒之间总不能合一呢?当然,有很大部分是由于接受了错误的神学思想和传统;然而,使基督徒陷在谬道中还有一个原因,也是常常被人们所忽略的原因,那就是对爱与信心的错误理解。因着我们对爱与信心不同的理解,随之信仰也会千差万别。圣经中的故事大多数是围绕"爱与信心"的主题进行的,若将这两个单词从圣经中删去,试问,我们的信仰还能留下什么?但问题是,面对这两个常见的单词,我们大多数人的理解和概念却并不正确,这也是信徒仍然过着错误信仰生活的潜在原因。

在生活中, 若是对某些事情存在错误的理解, 吃亏之后纠正过来就行了, 但是在信仰上我们若对"爱和信心"存在错误的理解就会失去永生, 我们的人生和家庭都会受影响。这不是失去钱财或健康的问题, 而是会失去永生, 失去永恒基业的可怕结果。那么, 对于如此重要的问题, 我们该如何正确理解呢?

这个问题看似简单,但却深深地影响着我们的信仰生活。《圣经》所说的爱是什么?上帝就是爱。 耶稣也将十条诫命,摩西五经和所有大先知书与小先知书——整本旧约圣经缩简为两句话,就是尽心、 尽性、尽意、尽力爱主你的上帝,又要爱邻舍如同自己。这被称为律法和先知的总纲。

耶稣以爱作为整本圣经的总结。所以爱就是如此的重要,是我们信仰中最基本,也是最重要的部分。对爱若是有了误解,信仰生活岂能是正确的呢?

### 爱是什么?

爱是什么?我们可以简单地来理解,爱不是感情和感觉,不是我们内心切实感受到的感情性的情绪,也不是对某人或某事有好感。当然,在爱的时候会产生好感和爱慕之情,也会产生心跳加速、脸红发热的感觉。我们不否认在谈到爱的感觉的时候会伴随着这些反应,但从根本上来说,爱并不是指这些。如果我们认为这种感觉就是爱,就会产生问题。爱是原则,爱是行动。现今的基督教界对这个问题普遍存有误解,因此人们不愿意按照上帝的旨意去生活。他们会因为祷告的时候某个神秘的感觉而自认为爱主,或心中某种火热而自认为爱主,人们沉浸于这种爱主的氛围。但这并不是真正的爱。正因为对爱存在误解,所以教会没有爱的行动和能力。

我们一起打开熟悉的经文。约翰福音3章16节, "上帝爱世人",《圣经》说上帝就是爱,他爱世 人,那么上帝如何向我们彰显了他的爱呢?他是如 何爱我们的呢?这里说:"上帝爱世人,甚至将他 的独生子赐给他们,叫一切信他的,不至灭亡,反 得永生。"为了使我们得饶恕蒙拯救,他如何爱我 们?舍弃了他的独生子,赐给了世界。不是借给世 界,也不是暂时去了再回来,而是彻底放弃。耶稣 在地上生活时是在一种若出了问题就会永远死去的 处境中。上帝会死吗? 虽然说不过去, 但耶稣难道 不是来到一种可能永远死去的状态中吗? 难道耶稣 不是完完全全地道成肉身吗? 主为人类完全舍弃的 行为,我们称之为上帝的爱。主没有在天上俯瞰着 我们说: "我爱你们, 因为想念你们我每天都很孤 独。因为爱你们、我常常是心里激动、眼中流泪。" 上帝爱世人, 甚至将他的独生子赐给他们。我们可 以看到上帝在圣经中将爱解释为行动。

【约一4:7-10】亲爱的弟兄啊, 我们应当彼此相爱, 因为爱是从上帝来的。凡有爱心的, 都是由上帝而生, 并且认识上帝。没有爱心的, 就不认识上帝, 因为上帝就是爱。

因为上帝就是爱,所以在看到上帝时,我们也像他一样彼此相爱。上帝差他独生子到世间来,使我们藉着他得生,上帝爱我们的心在此就显明了。各位,如此简单的圣经话语我们若不能理解,那就是我们的问题了。我们如何彼此相爱?如同上帝将

他的爱向我们显明一样,我们也要彼此相爱。这里也说上帝向我们彰显了爱的行动,这就是爱。雅各书说:你有信心吗?你将你没有行为的信心指给我看,我便藉着我的行为,将我的信心指给你看。我们所说的爱,就是按照上帝所吩咐我们相爱的方式去生活,按照上帝的命令去行,这就是爱。因为简单的概念被误解了,所以很多基督徒都产生了问题,对永生的概念也扭曲了。

不是我们爱上帝, 乃是上帝爱我们, 差他的儿 子为我们的罪作了挽回祭, 这就是爱了。

我们仰望十字架说:"主爱我们!"不错,但 这爱是什么呢?为我们作为平安祭、燔祭在十字架 上死去了。他舍了自己,付诸了实际行动,背负我 们的罪如同是他自己所犯的一样。爱不仅是口头的 表达,爱是行动。

【约14:15】"你们若爱我,就必遵守我的命令。"这里也说爱就是行动,是行为,顺从和遵守上帝命令就是爱。而人们却错误地理解,认为爱主是指心中有一股滚烫的感情或某种情绪性的体验。所以他们唱诗赞美说"我爱主",一边违背主的诫命却误以为自己爱主,事实上,他们的行为显明他们并不爱主。

【约14:21】"有了我的命令又遵守的,这人就是爱我的;爱我的必蒙我父爱他,我也要爱他,并且要向他显现。"

爱是遵守和顺从上帝的话语、命令和律法, 是指我去遵行这些。亲爱的朋友,请不要将真爱与 律法主义混为一谈。这决不是律法主义,不顺从主 的话语、违背律法才是错误的, 为何说遵守律法是 异端呢? 使教会这样误解的就是因为对爱的错误理 解。在婚姻生活中会产生很多问题,其中最主要的 就是对爱的误解。丈夫爱妻子,妻子爱丈夫,怎么 爱呢?人们认为爱是感情和感觉,所以就产生了问 题。在婚姻生活中夫妇的爱就是他们的原则、他们 对誓约的忠诚,随着他们的决心和选择,随着原则, 他们投入自己的一生。这是行动而不是感觉,往往 人们因为将其误认为是感觉和某种哀切的感情性氛 围,所以觉得:我对我妻子的爱冷淡了啊,我不再 爱我丈夫了啊。接着就开始寻找新的爱情。电视和 电影中所宣传的爱几乎都是假的, 使人们的心对爱 产生错误的理解。撒但使人们的心对这种单纯的爱 产生严重的误解, 使人混淆。爱不是一种沸腾的感

情,是对誓约所付诸的行动,是真诚的行为,是对誓约原则的顺从。

听起来似乎很简单,但要真正更新我们固有的 观念并不容易。我们要开始更新我们对爱的理解, 我们的信仰才会有正确的开始。

你是否正在违背十条诫命中的某一条呢?你是 否对其中某一条就是不想顺从呢?如果是这样,那 么就要重新考量一下你对上帝的爱了。即使千遍万 遍地自称爱上帝,但若连他的诫命都不遵守,岂不 是谎言?即便是爱,那也不过是部分的爱,有条件 的爱,有局限的爱。你若因害怕按照上帝的旨意去 生活时会遭受损失而放弃跟随,那么,你就是爱世 界胜过爱上帝了。如果我们对爱有了重新的定义和 理解,很多人就会经历正确的信仰经验了。

为了让人们感觉心中火热,教会的礼拜仪式变得狂热了、使人感动流泪了,但其中缺少真悔改的经验。在教会中泪流满面,回家后与世人无异。真正的敬拜就是对上帝的忠诚、献身与顺从,上帝就能读懂我们心中的爱。



我们来读一段很熟悉的话语。哥林多前书 13 章,这是爱的篇章。这里说爱是什么?是火热的感 觉吗?我们一起来看。

【林前13:4】爱是恒久忍耐,看来爱不是指心中某种感觉或感情。又有恩慈;爱是不嫉妒,爱是不自夸,不张狂,不做害羞的事,不求自己的益处,不轻易发怒,不计算人的恶,不喜欢不义,只喜欢真理;凡事包容,凡事相信,凡事盼望,凡事忍耐。从这些经文来看,爱都是行动,告诉你具体该怎样去做才是爱,是我对事、对人存有原则的心态。由此看出,现今教会中对爱产生了多么大的误解。

我们来思考一下人们谈之色变的十条诫命。人

们对十诫如此敏感,是因为犹太人遵守十条诫命的 律法主义精神,然而,我们不能因为他们的错误而 对上帝亲自颁布的十条诫命置若罔闻。若我们因他 们对诫命的态度而不去遵守,那在审判大日,我们 又有何理由能逃罪呢?

"除了上帝以外,不可有别的神;"除了耶和 华上帝、圣经中的上帝以外,不可侍奉别的神;不 可拥有更尊敬、可将生命向其献上的存在、无论是 物质还是神。若是违背这条诫命,大家就不是爱上 帝的人。"不可雕刻偶像,也不可跪拜他。"不论 是有形的还是无形的偶像, 若你心中爱那些超过了 爱上帝, 那便是违背了第二条诫命。也就不是爱上 帝了。"不可妄称耶和华你上帝的名;"对主存怎 样的态度、敬拜和观念呢?在这里我不能对十条诫 命作——说明,但我们若没有在心中完全遵守第三 条诫命,就不是爱上帝的人。第四条诫命,记念安 息日,守为圣日。"我耶和华在六日之内创造天、地、 海和其中的万物,第七日便安息了,所以我赐福与 安息日, 定为圣日。"大家有没有遵守安息日?为 什么很多人遵守安息日就被说成是律法主义,难道 不遵守, 就可以证明自己不是律法主义吗? 若如此 理解、说明你对律法主义的概念还不太明白。遵守 安息日有可能会失去喜爱的工作,或者会在生意上 遭受损失,因此很多人都放弃遵守安息日。对不起, 你还不是真正爱上帝的人。

人们将爱上帝误认为是某种感情性的感觉。 "啊,我遵守安息日,遵守第一日!"《圣经》哪 里告诉我们要在第一日做礼拜?但在末时代兽印的 患难中,遵守哪一日?如何遵守?是认证上帝的权 威还是认证人的权威?是认证教派、教团、宗教、 教会、人的制度的权威,还是认证创造主上帝的权 威?由此产生的就是兽的患难,是有关兽的权威的 患难。所以,第四条诫命非常重要。

"当孝敬父母。"你是否孝敬父母?我们没有能力给父母买20亿的别墅,但你对父母是什么样的心呢?我们若不孝敬父母,就不是爱上帝,也不会爱邻舍如同自己。"不可杀人。"我们是否带着杀人的动机?虽然没有机会,是否有恨人的心呢?如果没有审判,没有耶稣的复临,你是否会杀害除灭那个你恨之入骨的人?如果你会那样做,你就不是爱邻舍的人。"不可奸淫。"你是否带着奸淫的心?哪怕只是一个思想或念头。是否心中怀揣着淫荡的

想法,只因没有机会,但一遇机会就会去犯吗?那么这就不是爱邻舍如同自己,而是违背诫命的。"不可偷盗、不可作假见证陷害人。"你是否在违背这些诫命呢?那就不是爱上帝,也不是爱邻舍如同自己。

"不可起贪心。"圣经说贪财是万恶之根。如果我们带着贪心,最终就会被陷在罪中。贪心是罪的基础。我们驾着破旧的二手车来到加油站正准备加油,这时一辆豪车飞驰而来,加着最好的油,怎么可能不产生贪心?产生贪心是因为我们思考方式本身有问题。我们若信赖主,就不会去忧虑吃什么,喝什么,穿什么,上帝创造了百合花,空中的飞鸟若没有上帝的允许就没有一只会掉在地上,上帝保护和拯救它们,何况我们人类呢?这就是爱和信赖,也是信心。

### 信心是什么?

以上我们对爱作了相关的思考。第二点就是人们普遍也会对"信心"这个常见的单词存有误解。 亲爱的朋友,爱是行动,那么信心是什么呢?信心 也是行动。信心不是对某种教导或信条的理智上的 赞同,而是顺从与跟随上帝话语的行为。爱是行动, 信心也是行动。因人们对此的误解,那环绕教会的 保护墙倒塌了,惊人的谬道涌进了教会。这都源于 人们对爱和信心这两个单词的误解。看起来是相信, 但却是假的,看起来是爱,但却是假的。是不是很



让人惊讶?

【来11:4】亚伯因着信, 献祭与上帝, 比该 隐所献的更美, 因此便得了称义的见证。他凭着信 心, 按照主的话语献上了祭物。不是献上自己劳苦 得来的地里的出产, 而是以主所命令的牛羊等动物 作为燔祭献上。信心是顺从的行为。 就是上帝指他礼物作的见证。他虽然死了,却因这信,仍旧说话。 【来 11: 6-7】人非有信,就不能得上帝的喜悦; 因为到上帝面前来的人,必须信有上帝,且信他赏 赐那寻求他的人。 挪亚因着信,既蒙上帝指示他 未见的事,动了敬畏的心,预备了一只方舟,使他 全家得救。挪亚凭着信心建造预备了方舟,信心是 顺从的行动,这是《圣经》简明而直接的教导,但 现今的神学却将其改变了。

【来 11:8】亚伯拉罕因着信,蒙召的时候,就遵命出去,往将来要得为业的地方去,出去的时候,还不知往哪里去。信心,是遵行主命令的生活与行动。不按照主的旨意生活就不是信心,只是想法、知识而已。

【来11:9-10】他因着信,就在所应许之地作客,好像在异地居住帐棚,与那同蒙一个应许的以撒、雅各一样。因为他等候那座有根基的城,就是上帝所经营、所建造的。

去主吩咐他去的地方,虽然刚开始并不知道往哪里去,但还是出去了。在那里过了游牧民的生活,迁移漂流各处,居住在主所命定的地方。为什么?因为他所仰望的是天上的城,是天上的世界,这是行动而不是想法。如果他一边说: "啊,主这样命令了,感谢主给我这样的启示和命令!我相信主!"却仍然留在迦勒底吾珥,那么这是信心吗?虽然是相信某种信条,相信上帝的存在,但圣经并没有说这是信心。信心就是他的思想、顺从和行动,虽不知道往哪里去,但却仍然出去了。

【雅 2: 17-19 】这样,信心若没有行为就是死的。必有人说: "你有信心,我有行为。"你将你没有行为的信心指给我看,我便藉着我的行为,将我的信心指给你看。 你信上帝只有一位,你信的不错; 鬼魔也信,却是战惊。"如果说信心就是在知识上对某种事物表示赞同的想法或概念,那么在宇宙中信心最好的是谁? 是魔鬼。还有谁能像魔鬼一样如此正确认识上帝的存在? 如果我们将现今许多基督徒对信心的理解称为是真正的信心,那么魔鬼的信心是最大的; 如果单单相信上帝的存在就可以得救,那么魔鬼也必然得救了。可见,单单只是相信上帝的存在,并不是真正的信心。信,要按照圣经所说的去信。

【雅 2: 20-22】虚浮的人哪, 你愿意知道没有

行为的信心是死的吗? 我们的祖宗亚伯拉罕把他儿子以撒献在坛上,岂不是因行为称义吗?可见信心是与他的行为并行,而且信心因着行为才得成全。"信心因行为才得成全,没有信心的行为是死的,不是真正的信心。

【雅 2: 23】这就应验经上所说: "亚伯拉罕信上帝,这就算为他的义。"他又得称为上帝的朋友。

将来去天上,上帝接纳我信他的生涯与行动,说: "是啊,这就是信心,这就是爱!"那么我们将会在天上生活。主所赏赐的基业与永生是无比惊人的。这基业是赐给那些只用理智去相信的人吗?不,是赐给那些献上自己全部内心、意志、热诚与生涯跟随的人。这样的人是安全的,羔羊无论往哪里去都跟随的人是那些相信的人。

【雅 2: 24】这样看来,人称义是因着行为,不是单因着信。"这里在说明没有行为的信心是错误的,因为在雅各所处的当时,教会就已经开始产生了这样的问题。

【太7:21-24】"凡称呼我'主啊,主啊'的人不能都进天国;惟独遵行我天父旨意的人,才能进去。"这里出现了两等人,"主啊,主啊!"他们总是呼喊主,赞美、祷告、参与宣教活动、奉献捐款,不断地呼喊"主啊,主啊",但那些进天国的人是什么样的人?是遵行天父旨意的人。这就是信心,必须遵行主的旨意。

22节:"当那日必有许多人对我说:'主啊, 主啊,我们不是奉你的名传道,奉你的名赶鬼,奉 你的名行许多异能吗?'"是否有擅长说方言的人 呢?或是有医病的恩赐?与某些人见面握手的时 候,是否能看到他的过去与未来?或是能行某种异 能?或是善于教导话语?教会教友人数达到两千人 吗?人们常为这些恩赐感到自豪,但这些无法救我 们。是什么呢?主说:不是说你们拥有这些,我就 拯救你们。

23节:"我就明明的告诉他们说:'我从来不认识你们,你们这些作恶的人,离开我去吧!'"你们这些不遵守我律法的人啊,没有信心的人啊,带着假信心的人啊,带着虚伪的爱去假装的人啊,不法的人啊,离开我去吧,我从来不认识你们。这是多么可怕的话语!这实在是非常严肃的话语。

24节: "所以,凡听见我这话就去行的,好比一个聪明人,把房子盖在磐石上。"我再强调一下,

这里说"凡听见我这话去行的",不是说听听而已,不是说认同而已,而是要去行。这不是我的话,是耶稣的话语。耶稣说: "你们这些作恶的人,离开我去吧!" 他们会哀求说: "主啊,我曾经在教会里服侍,做了如此多的工作,赶鬼、说方言、医病,行异能,你怎么不认识我呢? 主啊,你是失误了,请再查一查册子吧!" 他们说上帝失误了。主说你们这些作恶的人,没有遵守我律法的行动的人啊,离开我去吧! 我不认识你们。

这样看来,爱上帝、相信上帝是指什么?顺从 主的话语而生活,这需要上帝的恩典。犹太人为了 不违背上帝的律法,就制造了一条又一条苛刻的规 条,是使人被捆绑,想违背律法也无法违背的社会 制度。但是律法并不是这样遵守的,律法要用心灵 来遵守,藉着上帝的恩典要成为可以遵守的。如果 没有这些,而只想以人的努力来遵守,那么就成了 律法主义,就会变成非常苛刻的人。他们遵守律法 的品行被奇怪地扭曲了。这就是律法主义。

### 恩典是什么?

有关对爱和信心的误解,我们再说一个单词,就是在教会中受到最大误解的圣经单词——恩典。上帝赐给我们恩典,我们通过恩典得救。恩典不只是上帝对我们的同情,也不仅是上帝向我们施与的大爱,恩典是上帝福音的能力,是主为了拯救我们,通过圣灵在我们心中动工的上帝福音的能力。这恩典是主的能力,当我们看到上帝的爱而愿意跟随、悔改、屈膝和屈服时,圣灵就来到我们心中,改变我们思想和动机,改变我们的愿望,将新的心放在我们里面,使我们里面产生愿意按照主的旨意去生活的愿望。

罗马书 1 章 16-17 节说福音是拯救相信之人的 上帝的能力,所以,义人就因信得生,不断顺从主 的旨意而生活。从信到更大的信,从义发展到更高 的义,这是主恩典的作为。如同罪在我们里面作王 一样,恩典也在我们心中作王,这就是主福音的能 力。主的福音不是改变我们里面的思想结构,而是 改变我们的心,改变我们的言语,改变我们的行为, 改变我们的动机,改变我们的生活。因为他是在我 们心灵最深处动工,赐下新约和新心,改变我们内 心的本质,所以遵守主的诫命而生活就成为了我们 的喜乐。福音的能力使我们做到以自己的行为再怎么努力也做不到的事情,圣经将这种拯救之能称为上帝的恩典。从人们没有与罪恶争战的愿望,也没有倚靠上帝的能力去战胜罪恶来看,可想而知,现今教会对"恩典"存在着多么大的误解。

我们今天简单讲到的爱、信心与恩典, 所以只要改变我们错误的概念, 就能重新认识上帝和《圣经》。

### 亲眼看见上帝

我们这样思考一下。我的眼睛可以看到上帝,你们可以看到吗?看不到是吗?但是我可以看到,是不是很神奇。我的眼睛可以看见上帝,这不是一种怪异的说法,也不是说上帝赐给了我某种特异功能,或在我的眼睛了安装了某种神奇的镜片,使我能看到肉眼看不见的超自然的存在。接下来我来说明一下,我是如何看到的。

【罗1: 18-20】原来,上帝的忿怒从天上显明在一切不虔不义的人身上,主的审判从天而降,为什么?就是那些行不义阻挡真理的人。上帝的事情,人所能知道的,原显明在人心里,因为上帝已经给他们显明。自从造天地以来,上帝的永能和神性是明明可知的,虽是眼不能见,但藉着所造之物就可以晓得,叫人无可推诿。"我看不见上帝,我的眼睛看不到。"是吗?那难道是上帝在说谎吗?不是的,这里说任何人都无可推诿。那怎样才能看到上帝呢?

我去新西兰的时候看到了一种动物,名字叫羊驼。在做皮夹克时好像需要很多羊驼的毛。这种动物和美洲驼类似,但脖子很长,它的毛像羊毛,非常昂贵。这种毛冬天很暖和,夏天很凉快,能吸收湿气,也能排除湿气,是非常高档的皮毛。那是饲养了大量羊驼的农场。一只羊驼的价格就非常昂贵,所以一家养了很多羊驼就算是很富有的了。当我们看到羊驼时就看到了上帝,看到了创造羊驼并使它生存的上帝,我的眼睛看到了。

那些看到电灯的时候只是感叹道: "啊,真是神奇!"的人是傻子,在电灯的背后可以看到电力公司和发电机,这用肉眼能看到吗?看不到。但看到电灯的时候,就像已经看到了背后电力公司的发电机一样。"没有发电机!光是神奇般的从天上降下来的。"这样说的人是不是傻瓜呢?

看见汽车时,如果看不到制造出汽车使它运行的人与工厂,那么这样的人是不是傻子呢?"哎,哪有什么汽车工厂?哪有组装设计汽车的工人?是为了帮助我能开车而直接从天上掉下来呀!"这样说的人是不是有毛病呢?

当看到宇宙中的太阳时,看到这种惊人的热量,没有电池也能长久地发光,看到它被挂在空中,为



什么我的眼睛能够看到创造太阳并持续地以他的能力来维持的上帝呢?大家难道看不到吗?看不到就有问题了。当我看到太阳的时候,可以看到上帝,看到月亮的时候也能看到上帝,看到大海时也能看到后面的上帝,看到花的时候,也能看到上帝。

我的眼睛能看到上帝,找不到任何借口推诿。看到星星的时候,我看到了上帝。我们为什么能爱上帝呢?为什么能遵行上帝的命令和他的律法而生活呢?因为能看到上帝,因为主是存在的,让我存活的一位是活在天上的,所以遵行主命令的生活是我人生中很容易的事情。主为什么赐给我们诫命,为什么赐下话语?为了拯救我们脱离世界与罪恶。我们若按照主的诫命和律法生活,就能从罪中分离,能脱离世界与魔鬼。为了使我们里面的罪恶不能再支配我们,引导我们遵行主的旨意而生活的就是主的律法和诫命,而顺从和遵守诫命就是爱。为了拯救我们,主凭着他的爱将自己的儿子赐给了我们,我们理解主的爱,并照着主的旨意生活就是爱上帝。但这个问题被误解了。相信并跟随主引导的生活和行动本身就是信心。

我看到恶人时,可以看到在背后工作的魔鬼。 约翰福音 13 中记录说:魔鬼进入了迦略人犹大的 心里,他不愿按照主的旨意和方法,而是为了按照 自己的意思和方法,最后背叛和出卖了耶稣。虽然 最后因后悔而上吊自杀,但他所作的事情是出自于 魔鬼,因为魔鬼进入了他的心。我们看到恶人,看 到他们的选择和生活的方向时能看到谁?看到进入 他们里面的魔鬼。迦略人犹大本是可以为上帝的国 度成就大事的人。但当魔鬼进入他心中的时候,他 就变成了魔鬼。亲爱的朋友,变成魔鬼不是说他狂 呼乱叫、口吐泡沫,迦略人犹大也行着义的举动, 穿着端庄的衣服,说话的口吻也十分优雅。但他所 作的选择和决定,他的生活方向偏向了错误的道路。 那就是魔鬼。

我们看到宇宙万象和上帝圣洁的救赎工作就 能看到上帝。这样我们就能爱上帝,能获得向这位 可见的上帝献上我们的爱与忠诚,信赖主的话语、 他的存在和他要赏赐那信他之人的信心。

我们耳朵所能听到的分贝范围很有限,这是主的恩典。如果能听到很大的声音,我们就无法承受。 地球运转的声音非常大,如果我们能听见这样雄壮的声音,那么人类早就不存在了;另外,如果我们 能听到蚂蚁爬行的微小声音,我们也会因各种声音 而无法生存。所以上帝局限了我们的耳朵,使我们 无法听到很大的声音与很微小的声音,这是主的恩 典。我们的眼睛若是能看到天使、魔鬼、恶灵和超 自然的存在,我们就会因害怕而崩溃。如果你正在 开车突然看到的话,就出大事了。所以我们视力的 范围如同我们听力一样受到了局限,这是主的恩典。

只是肉眼看不见而已,那要怎样去看呢?间接地看。在看到主的创造与他的作为的时候,我们要能看到后面的上帝。我们的心中要有对他的爱与信赖,这就是信仰。我们若这样去生活,当主以我们实际能看到的形像降临,打开我们眼睛的时候,我们就能看到上帝,如约翰一书中的话语,主若显现,我们必要像他。原来我很像主啊!是不是很惊人呢?我和主很像啊!这一天很快就会来到。

我经常在外面布道,看到整个世界对这个看似 简单的问题存在这么大的误解,真的是很痛心。人 们因误解爱、信心和恩典而茫然无助地活着,直到 耶稣再来时否认他们的时候,才会幡然醒悟从前的 疏忽。

有一次,一个人作见证说自己读话语时读到了 这样的章节: "律法就是爱!"他大吃一惊,律法 就是爱,这一句话使他对信仰的疑团完全解开了。 上帝吩咐我们遵守的所有律法和诫命原来就是爱 啊!而我对律法顺从的行为和生活本身就是对主对 人的爱啊。

愿大家今天对爱、信心和恩典获得正确的概念!

祷告:我们在天上慈爱的父,您的恩典是多么的大!求您大能的恩典每日来更新我们的心灵和生活。主啊,您向我们施予的爱如此大,我们无法全然理解。感谢您赐下您的爱子在十字架上为我们牺牲,我们无法测度您每天向我们施予的恩典和慈爱。如同您向我们所彰显的爱,求您帮助我们全然爱您,让我们将一切所有献与您。求您赐给我们对爱和信心有正确的概念,使我们能相信主的话语并按照话语去生活。使我们的信心不断增长,从小信到更大的信心,每天不断地向上。我们分明地看到主末时代的教会要在世上产生,我们也看到了他们在预备,也看到为了主的速临,这世界的历史被扭转。我们看到所剩的时日不多了,求您的圣灵动工,让我们明白真理。奉永活耶稣的名恳切祷告。阿们!



# 非洲三万里一

## 李文斯顿



他是人类历史上最伟大的探险家,

但不同于其他人,

他的探险不是为了征服未知之地,不是为了好胜心,

也不是为了证明自己多伟大,

他的探险只是为了一个使命——将上帝救赎的真理,带给非洲人。

三十七年之久,他行走非洲三万里,

任何危险的时刻,

他不对任何人——包括食人族与奴隶贩子发射一粒子弹。

他只将自己的安危放在上帝的手中。

他的一生,就是非洲人的祝福。

就医学而言——他是进入非洲内陆的第一个医生,

就地理而言——他是画出非洲内陆河川、山脉的第一人,

就政治而言——他是终止非洲人被贩卖为奴的关键者,

就探险而言——他是打开外界进入非洲内陆的先锋,

就科学而言——他是详细记载中非洲动物与植物的先河。

后世之人, 称他为"非洲之父"。

非洲地图上, 仍有三十几个地方, 以他的名字命名。

他深得非洲土著的敬爱,

至今, 仍称他是: "非洲人的朋友"。

1900年,也就是在他去世之后二十多年里,

非洲有一千万名的基督徒;

今天,这个数字则高达三亿之多。

《圣经》中对于跟从耶稣之人所要求的条件之严格莫过耶稣亲自所说: "爱父母过于爱我的,不配作我的门徒。爱儿女过于爱我的,不配作我的门徒。"以及"凡为我的名撇下房屋,或是弟兄、姊妹、父亲、母亲、儿女、田地的,必要得着百倍,并承受永生。" (太 10: 37; 19: 29)耶稣也用建房子的比喻来说明凡打算跟从他的人事先要计算好代价,以免到时候进退两难。因此,很多人在跟从基督脚踪的这条道路上打了退堂鼓,回到世俗的享乐中去了。

然而,有一个人他明知前路艰辛,但还是冒着生命危险向主奔去,他就是十九世纪出生于 苏格兰的大卫,李文斯顿。在他的一生中,我们会看到一个真正将生命献于福音事业的美好榜样。

李文斯顿将会亲自告诉你,在一切不可忍受的试炼中,他得胜的力量和坚持的秘诀是什么。 经历十六年的非洲生涯之后,他首度回到英国。这之前从未有任何一位白人深入非洲这个所谓"黑暗大陆"的心脏地带。他应邀回到故乡苏格兰的格拉斯哥大学演讲。学生已经准备了玩具喇叭、哨子、笛子,以及各式各样会发出噪音的古怪玩意儿来刁难当天的演讲者,这已成该学校的惯例。

李文斯顿走上讲台的时候,好象他已经走了八千里路的样子。他的左手悬在他的身旁,好像使不了力,因为此前他的肩膀被一头巨狮咬碎,留下了永久的后遗症! 他的皮肤被非洲的阳光亲吻了十六年,泛着棕黑色的光泽。他的脸庞刻着无数的皱纹,非洲的热病蹂躏着他,折磨着他的身体。他的耳朵由于风湿病而半聋,一只眼睛被树枝刮伤而瞎了! 他形容自己只是一堆骨头。

学生们惊异而怀疑地注视着他,停下了一连串的恶作剧,会堂一片寂静;他们知道这里有一个为上帝和人类而奉献自己生命的人。当李文斯顿谈到那些惊人的历险时,他们屏息凝神地听着,恍如置身于那片被阳光炙烤的非洲大地。

学生们都惊呆了。到底是一种什么样的力量支持着他在那样危险重重的地方一呆十六年。李文斯顿说: "我可以说那在困难、危险、无止尽孤寂之下支持我的力量吗?它是一个承诺,一个来自一位最神圣尊贵之人的承诺: "我就常与你们同在,直到世界的末了。"(太 28: 20)那是一个承诺,记载在《圣经》里。这是李文斯顿献身的秘诀:那就是耶稣基督随时与他同在。



### 为宣教装备自己

1813 年李文斯顿 (Livingstone) 生于苏格兰 克莱德河畔的布兰第里镇。他们家很穷,很小的 时候就和父兄一起打工赚钱养家。李文斯顿的 父亲是一名虔诚的主日学老师,每一个礼拜他会 把小小的李文斯顿放在客厅大椅子边的一块膝垫 上,然后就对着他讲着宣教士拓荒者在异国传福 音的故事。

有一天,李文斯顿读到荷兰宣教士古特兹雷夫所写的"中国的呼吁"(Appeal of China):"听,在中国那一片禾场上,成千上万未能听见福音在呐喊,为什么我们的回应只是一声叹息,那传福音的人在哪里?海外宣教士为何总是那么少?"这一段话,深扎李文斯顿的心。他在日记中写到:

"我的一生,除了解救人的灵魂之外,没有第二个选择,我将全力朝此目标,装备自己。"

他最欣赏的是到中国宣教的郭士立 (CharlesGutzlaff)。郭士立是他小时候的英雄。当 他年纪稍长之后,他发现郭士立本身也有崇拜的 英雄,就是那位永生上帝的儿子——人类的救赎 主。他决定要去宣教。

可是他们家实在是太穷了! 李文斯顿十岁的时候就不得不去棉花工厂工作,而工作的时间是每天清晨六点到晚上八点,每周工作六天。即使在这种环境之下,他依然想办法读书。最后当他二十岁的时候,如愿以偿地上了学校,并学习希腊文。后来进了格拉斯哥大学,取得医学学位。

当他正准备进入宣教的行列时,战争却开始了,李文斯顿无法如愿成行。上帝似乎对他说:"我

的心意不是送你去中国。"在上帝伟大的意旨里, 是要把他送往非洲。

此前从未有过白人深入非洲内陆,顶多有些宣教士在海岸边工作。这些人当中有一位叫莫法德 (Robert Moffat)。有一次安息年他回到苏格兰布兰太尔讲述有关非洲的种种,也讲他在非洲看到的关于贩卖奴隶种种不人道的行为,最后他大声疾呼: "我经常从非洲最南端往北望去,在黎明的晨曦之中,我彷佛看见无数正在炊烟袅袅的村落,却看不到任何一位宣教士。"

这句话重重击中了李文斯顿。无数的村落! 没有宣教士!没有福音!没有基督!没有救恩! 没有生命!没有光!只有罪、死亡和黑暗!从此, 开启了他一生的非洲之旅。

### 非洲拓荒宣教士

身为一名非洲拓荒宣教士,他知道要面对许 多的阻挠与意外。但李文斯顿没想到的是,在非 洲传教的每一个脚印,都浸泡着他的汗与血。

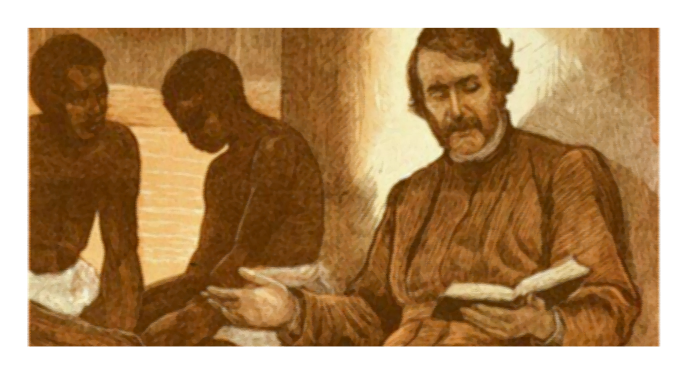
1843年9月,他来到了南部非洲的玛波塔撒,这里是重要的水源地,也是非洲野生动物群集的地方,尤其是狮子。李文斯顿来到这里一个叫贝克文族的部落,恰好遇到一头雄狮咬死了9只羊,土著们每次狩猎都空手而回,而且狮子的攻击越来越频繁。土著们越来越害怕,他们认为是李文

斯顿所带来的外来宗教, 使祖先的亡灵不安, 才派来狮子惩罚他们。李文斯顿听到传言越来越多, 为了能够继续传教, 他决定去冒险猎狮。

他带着刚聘请的土著教师梅巴鲁,两人各自带了一把复枪,来到了狮子出没的山顶,蹲守多日,终于遇到了那只经常咬死牛羊的狮子,他举枪瞄准,射了两发子弹。狮子身体一晃,虽然已经中弹,但仍然扑过来,咬住了李文斯顿的左臂与左胸,李文斯顿后来在日记中写到"那一刹那,不觉得疼,也不恐惧。"他用右手架住狮口,狮子一松嘴,就趁势在地上翻滚,与后面的土著教师梅巴鲁一拥而上,将狮子就地杀死。

这次猎狮,很快传遍南部非洲,李文斯顿左 肩一直留有狮子咬的11个齿痕,而且左臂终身无 法抬起。这11个齿痕,在他传教中非常有用。在 此之前,法国哲学家批评他"传福音给非洲土著, 是破坏他们的固有文化。"德国的政客也攻击他"传 道是伸张帝国的版图",连奴隶贩子都辱骂他"丑 化奴隶贩卖"。这些齿痕令批评者闭嘴,因为他 们没有一个人为非洲土著流过血。

也有人因此赞美李文斯顿的勇敢,他却始终保持清醒。他在日记中写道:掌声会宠坏一个人,使他在意别人的夸赞,我心中常会有提醒的声音,'你所做的一切,不是为表现你自己',我把众人对我的赞美,放在上帝的手中。因为把赞美放在自己的心中太久,会发臭。多少次,我带着探



险队在沙漠中行走,沙漠里没有任何道路,前进的路在地图上都是一片空白,向导常问我: '李文斯顿先生,往哪个方向走,才是上帝的旨意呢?'我告诉他前进的方位,内心的祷告是:愿我的每一个尝试,不论对错,都在上帝的祝福之中。

上帝把猎狮事件变成了一个祝福。李文斯顿 被送往海岸,在莫法德的宣教据点疗伤。莫法德的 女儿玛丽也在那里;他们一见钟情。不久之后他们 就成婚,数年之后他们养育了五个孩子。

有一次他们横跨非洲大平原时,其中一个孩子死了!这件事让他们觉得,还是把玛丽和其它孩子留在苏格兰比较安全。李文斯顿说,这是他一生最困难的决定。玛丽和孩子们依依不舍地告别了李文斯顿,沉重的孤寂落在他受过伤的肩膀上。

如同这个别离所带来的困难一般,随之而来的流言蜚语也让他难以招架。那时流言四起,说他把妻儿遣送回国而他独自"留在非洲闯荡"的原因是,他并不爱他们。然而我们从他写给妻子的信中可以看到,他对家人的爱和思念是多么深厚。

李文斯顿还是继续走下去,一次比一次更深入非洲;孤单但永远不孤独。靠着上帝的恩典,没有什么事可以拦阻他继续前进。

### 家人团圆

多年后李文斯顿有机会回家。他日以继夜地 期待着这个回家的日子。他将可以再见到亲爱的妻 子、他的孩子和他的双亲。他将可以坐在客厅那张 大椅子上,向他的父亲讲述他降服在主手里的生 命,以及那一道射入黑暗的光芒。

回到苏格兰布兰太尔的家园时,他却发现家里冷清清的;那时家人刚刚把老李文斯顿安葬妥善!李文斯顿眼睁睁地看着客厅的大椅子,跪了下来,悲从中来,他不禁嚎啕大哭。这个人曾击败过暴烈无比的猛兽,就是在野蛮枪矛的威胁之下也不会眨一下眼的,然而现在却伤心得像孩子一般哭泣。幸而,玛丽在他身边不断安慰他,天父也在天上紧紧托住他。

因此他们互相在爱里团契,并且这爱显得十分甜蜜。然而,那黎明之中原野上无数村落的景象依旧盘据在他的梦想里,使得最后他告诉他的妻子说,他要返回非洲。于是他们再度分离。更多年之后,他终于收到一封让他雀跃不已的信:玛丽即将启程前往非洲。孩子们已经长大了,而且她也可以离开他们了!她要加入他的行列,用她的余生,接触那些失丧的灵魂。

她花了好几个月的功夫飘洋过海,渡过非洲 千山万水,直到她投入丈夫的怀抱。玛丽在途中感 染了非洲热病,险些无法抵达。李文斯顿把每一个 他所学到的医术尽都应用在玛丽的身上。日以继夜 地尽全力替她擦拭额头,照料她的身体;她终于咽 下了最后一口气。

他把妻子葬在一颗巨大的非洲面包树下。当他把墓碑插在地上的时候,再度像一个小孩般地哭倒在地。此时,所有的重担、考验、丧志——李文斯顿所承受的这些试炼足够将成千上百的人压垮,但是这些会征服他吗?他在日记上写着: "我的耶稣,我的君王,我的生命,我的一切,我再度把完



全的我奉献在你的手里。我不再视我所拥有的或将 要做的事情为宝贵,除非它们和基督的国度有关。" 这一切,基督藉着他与李文斯顿的同在而把他托住。

### 在祷告中完成了使命

这一次他深入丛林,来到了乌吉吉 (Ujiji)。那里的原住民把他的食物、山羊给偷走了; 更糟的是,连他装奎宁 (抗疟药物) 和其它药品的箱子也都遭窃。这些药品是他用来抵抗可怕的非洲热病的。对李文斯顿而言,失去药品就等于宣判了死刑。他再度跪在地上,说: "上帝啊!失去这些药物我怎能活下去呢?"

有五年的时间李文斯顿并没有见过任何一个西方人,但是此时在非洲深处他举目望去,他看见一张白色的面孔向他走来;他的祷告得到了及时的响应。这个人向前靠近李文斯顿,吞吞吐吐地说了一句令人难忘的话:"我猜您是,李文斯顿医生吧?"

这位白人就是斯坦利 (HenryStanley)。他是替《纽约先驱报》(NewYorkHerald) 工作的记者。发行人班内特 (JamesGordonBennet) 曾说过: "斯坦利,他们都说李文斯顿已经死了! 我不相信; 我相信他还在非洲的某一个角落,可能只是失踪,生病,乏人照顾。斯坦利,你去找他,要不计一切代价把他带回来。"

斯坦利出发了,并且找到了这一位宣教士。这一位记者自认是世上最趾高气扬的无神论者。斯坦 利和李文斯顿一起住在一个临时的小屋里长达四个 月。他说,这位宣教士显然不是一个天使,他是一个人,然而他在他的生命里却找不到任何瑕疵。他的情感,他的热情,他安静的工作态度,他对人所表现出来的怜悯,激活了斯坦利的心怀。最后他因着李文斯顿的影响而接受了信仰。

但是李文斯顿并不愿意和斯坦利回到所谓的 "文明世界",而是要更深入非洲。他在日记上写 道: "天父,求你在今年年底以前让我完成我的任 务。"最后他来到一个地方,那时他不得不再束紧 一点他的皮带,足足缩小了三格以减低饥饿所带来 的痛苦。渐渐地他的牙齿因为啃水果的核仁而掉光 了。他的脚起水泡并裂了开来;他再也无法走下去。 他的生命要就此结束了吗?不会的。他有几个人和 他在一起——这时只剩下三个人。他们为他做了一 个担架,抬着他走。当他们来到一个村落的时候, 他叫他们把他架起来,跟那些来到他面前的人讲福 音。

终于有一天李文斯顿不能走、不能站,甚至也不能动了!他的助手帮他在非洲青山之下造了一个小木屋。雨下个不停,李文斯顿睡在吊床上。

传记作家吉尔 (TimJeal) 写道:

"他们吓了一跳,因为李文斯顿不在吊床里。 当他感觉死的那一刻来的时候,他用尽最后的一点 力气,从床上爬下来,跪在地上。苏喜人(Susi, 非洲人的一族)一度以为他在祷告就没有立刻进 去,而是等了一会。当他们发现里面一点动静都没 有的时候,有一个人进去了,摸了摸这位跪在地上 的人的胸部;胸膛几乎是冰冷的。李文斯顿已经死 去多时了。"

李文斯顿的生命已然写入历史。他是世界上最伟大的宣教士之一。他完全向基督奉献的心志就记录在他某一页的日记里: "我并不看重我所拥有的,或者我可能会拥有的一切事物;我看重的是我和基督国度的关系。如果有什么东西可以扩展国度的益处,只有在荣耀他的前提之下,予以保留或给出。他是我目前和永远盼望的对象。"

1873 年,李文斯顿在帐篷中,祷告时离开了人世。探险队员将他的心脏取出,葬在其坦波斯的一棵慕乌拉树下,将尸体以盐包裹,走了 8 个月的路程,由英国海军再运送回国。从此其坦波斯被称为"非洲的中心",因为这里不仅刚好是非洲大陆的中心点,而且也埋葬了一颗最爱非洲人的心脏。

历史学家席弗,在《李文斯顿的生平与书信》一书中写道:"李文斯顿一生探险的最大特点是, 他经常走错路,却走出了比原先目标更好的道路。"



"信耶稣很好,但不适合我,我也不需要信基督教。"还有人会说:"基督教挺好的,其他宗教也很好,人应该有个信仰,以后我可能也会找个信仰。"在为传扬福音而奔波的人,对这样的言谈恐怕并不陌生。

稍加留意就会发现,这是整个时代的特征。用学术一点的说法叫做"后现代主义思想",也有人称之为"相对主义"的表现,总体来讲其观点就是认为没有绝对的真理,也没有绝对的对和错。你有你的好,但你也不是绝对正确的,他有他的错,但他也不是全错的。这种思想并不是突然而来的,也不是中国独有的,而是当今在全球非常普遍的一种思维方式。

这种思维方式给传福音带来很大的挑战,因为我们强调《圣经》是绝对真理;我们常常引用使徒彼得的话"除他以外,别无拯救。因为天下人间,没有赐下别的名,我们可以靠着得救"(徒4:12);因为我们相信"除了耶和华以外,没有别的神"(出20:3);因为我们宣告"世人都犯了罪,亏缺了神的荣耀。"(罗3:23)

这些都是拥有相对主义思维方式的人所不喜悦的。每当我们拿出《圣经》的这些观点时,很容易被他们看作是"粗暴的"、"无礼的"、"可笑的",或者是"无理取闹的"。在他们看来, "相对主义"是宽容的、合时宜的,他们认为, "只要别人没有影响到你,你也没有权利影响别人。"这种想法在整个社会中普遍被接受,并深受其影响。

给有这样思想的人传福音面临很大的挑战。包括在家庭之中,成年的孩子没法管,不信主的丈夫没话说,再多说两句就会被反驳:"你信耶稣都没管你,

为什么要我信,我们互不干涉,相安无事不是很好吗?"这还算是很好的沟通了。若遇到脾气暴躁的,一言不和,就要拳脚相向了。

对不信主的世人传福音难,对不信主的家人传福音就更难了。但不管是从基督徒身负传福音的使命来讲,还是从身为家庭的一份子对家人的爱来说,对家人传福音是势在必行的。然而,正像很多人用"言传"的方式屡试屡败一样,说教对于让家人接受信仰并不是一个可行的有效方法。行之不当,还有可能适得其反,永久地关闭了对方的心门。

然而,"言传"虽不是最有效的方法,但若行 之得当,还是有些收获的。我们若要教会别人一样东 西,就要"言传"和"身教",用言语来讲解,让别 人来了解我们的信仰,消除一些固有的误解和偏见; 用行为来示范,让别人看到我们的信仰,见证真信仰 的力量和奇妙。

"言传"有几个要注意的原则:

- 1 不感兴趣、不耐烦、不想听的时候不要讲;
- 2 不要心急、不要强迫对方必须听你讲;
- 3 不要认为自己是出于爱,是好心, 对方就理所应当听你讲;

既然要讲,又不能乱讲,也不能随时想讲就讲,那该什么时候讲,讲什么呢?生病的人,就要对症下药;传福音给不信的人,也要了解对方的兴趣喜好,然后以这个为切入点,慢慢引向《圣经》。而且要循序渐进,不能一下子倾囊而出,最后总结说:"信耶稣得永生,不信下地狱。"若以这样的方式传福音,

无异干亲手关闭了对方的信仰之门。

基督教是一个关于全人的信仰,它包括与人相 关的方方面面。圣经中也有许许多多关于人生哲学、 健康生活、人际关系、家庭教育、心灵成长、自然科学、 天文地理、诗歌文学、历史艺术等教导。你可以了 解对方的兴趣之后从信仰的角度探讨,不一定要说 服对方赞同你的观点,因为从来没有一个人是因被 说服而改变的,你只需要温柔地把信仰的种子撒到 对方的心里,然后耐心等待。

一个人从不信到信有很长的路要走,不能想着自己那么容易就信了,对方怎么就像一块顽石。圣经中说:"那带种流泪出去的,必要欢欢乐乐地带 禾捆回来。"(诗 126:6)"弟兄们哪,你们要忍耐,直到主来。看哪,农夫忍耐等候地里宝贵的出产,直到得了秋雨春雨。"(雅 5:7)撒种的是人,使种子成长的乃是上帝。收获一个灵魂是一个漫长而艰辛的工作,所以要忍耐等候地里宝贵的出产。

什么时候讲也是一个问题。前文中讲到了如何 与不信之人讲福音,以对方感兴趣的内容为切入点, 渐渐地引向圣经。此外也讲到了在传讲的时候几个 应该注意的原则,现在来说一下该什么时候讲。

《圣经》中有一个很会说话的女人,她的名字 叫亚比该。她很有智慧,也很有分寸,知道什么时 候该讲什么样的话。她不会在人盛怒之下说火上浇 油的话,反而是如一股涓涓细流慢慢平息对方的怒 火,进而让对方意识到自己失控,挽回不可收拾的 局面。每一个想把福音传给不信之亲人的人也应该 学习亚比该的说话方式。因此,什么时候讲也要特 别祈求上天的智慧。

### 这里有几条建议可供参考:

- 1 在对方感兴趣的时候讲,但不要争对错,只 需要温柔地表达观点;
- 2 在一些特殊事件发生时,抓住时机讲,引发对方的思考,除非对方很感兴趣,否则就要适可而止;
- 3 创造安静的、适合谈话的环境,真诚地表达 你的观点,但不要强迫对方接受;

言语毕竟很有限,尤其在这个被谎言充斥,信息瞬息万变的时代,对于言论,人们并不会太过当真。与其听你说了什么,不如看你实际做了什么。这也就是"身教"的力量。

你的身、你的心、你的祷告、你的灵性、你的

行事为人,你的言语动机,就是一篇听不见的讲章, 大家看得见的事实。

现今很多基督徒论道理滔滔不绝,但行为却如不信之人,而且理论中多是批评与指责,缺少爱与关怀,结果还成天唉声叹气说家人不悔改,心急如焚。如果一个人真正做到讲他所信,信他所讲,讲他所知,知他所讲;行他所讲,讲他所行的。如果一个人在苦难中仍然感恩,在病痛中仍然歌颂,在受委屈时默然承受,在被欺压时为敌人代求,如果是这样一名基督徒,就是还没开口,人们就被他的品行所吸引,羡慕做基督徒了。

尤其在家庭中,最知你为人的就是你的妻子或 丈夫。自称是基督徒,却仍然自私、贪心、骄傲、虚荣、 爱占小便宜、凡事要赢,那你说再多基督教的好话, 你的家人也是不会信的。我们听了很多讲道,也知 道要传福音,却只是希望自己多结几个果子而已。 要想家人接受福音,就要想想你为家人做过什么, 又对家人做错了什么。

让我们回到圣经原则: "你们是我的见证"。 这不是说我们要去讲别人的见证,见证不是讲出来 的,而是活出来的,是别人看出来的。我们的生活、 我们的观念、我们的奋斗目标、我们的人生追求都 是我们无声的见证词。这就是真实的生命见证,当 你再传的时候,他就很容易信服: 你所讲的是真的。

如果基督徒从生活、为人、生命、品格、灵性、 真实、诚实、公义、圣洁做起,那么对家人做见证 是很容易的,因为未开口之先,他们的心田已经做 好预备了。

除了这些之外,还有就是要为家人恒切不断地献上祷告。我记得有一位牧师曾经说,他无法给他的亲人钱财,因为他们都比他有钱;他无法给他的亲人贵重的礼物,因为他们的生活富足有余;他所能做的就是尽自己微薄的力量关心他们,为他们的灵魂祈祷。

一个基督徒真正的悔改,必会带领其他家庭成员来到基督面前,这样整个家庭就会成为基督化的家庭。只有家庭的复兴和改革,教会才会有力量向更多不信之人传扬福音,抵制这个时代流行的"个人主义"和"后现代主义"思想。用真基督徒的见证向这个世界宣告:这个世界有普遍适用的真理——在任何时间、任何人身上都绝对适用的真理——耶稣基督他已经为你付出了生命的赎价,他能拯救你,他能帮助你,他能改变你。

### 这是一本关于爱·真理·生命的杂志



网站: www.sostvcn.com

邮箱: sostvcall@sostvcn.com

sostvbjb@163.com(编辑部)

电话: 13804244366 15140501466

